
    



MURUTA 

REVISTA DE LA FUNDACIÓN SARTASXAÑANI  

AÑO 2            Nro.2  

  

Lucio Mamani Callisaya  

Director del Centro de Investigación Académica Taypi   

Comité Editor  

 Ramiro Fernández Quisbert  

 

Portada  

Mujeres de distintas regiones de Bolivia, fotografía extraída del blog, 

titicacaencanto.blogspot.com  

 

Depósito Legal:  4-3-17-17  

Dirección Provincia Ingavi, Tiwanaku, 14 de septiembre  

 

Celular: 71254168  

Correos: revistamururata10@gmail.com 

 

 La Paz- Agosto-2019  

Edición Digital  

  

  

  

  

  

  

    

mailto:revistamururata10@gmail.com


ÍNDICE  

PRESENTACIÓN  

REPRESENTACIÓN POLÍTICA DE LAS MUJERES INDÍGENAS EN LA ASAMBLEA 

LEGISLATIVA PLURINACIONAL  

Carlos Salas, Quispe  

  

WARMIS VALIENTES: LA CHOLA Y LA REVOLUCIÓN SOCIAL EN BOLIVIA  

Ramiro Fernández Quisbert  

  

LA CHOLA PACEÑA EN SU ROL DE TRABAJADORA  

Raquel Villca Beltrán y Víctor Gabriel Castel Uría  

  

LA CHOLA EN LA PRODUCCIÓN BIBLIOGRÁFICA BOLIVIANA  

Hilda Irenia Chura Coyo  

  

HACIA LA POSIBILIDAD DEL MALLQUI CONTEMPORÁNEO  

Ramiro Bello Gómez, Alejandro Coca Portugal  

  

HIJOS BASTARDOS EN LA COLONIA  

 Lucio Mamani Callisaya.  

  

JÓVENES Y LA REPRODUCCIÓN DE LA MASCULINIDAD  

Edwin Choque Marquez  

  

Reseñas  

Luis Tapia. El momento constitutivo del capitalismo boliviano  

Ramiro Fernández Quisbert  

 

 



PRESENTACIÓN  

El primer número de la revista Mururata, fue una apuesta ideológica, elegimos 

conscientemente, poner en el centro de atención y de reflexión a la historia de la 

mujer, para comprender los procesos de cambio que se dieron al respecto de la 

participación de la población femenina, en la sociedad boliviana. Ahora, en la revista 

nro.2, ponemos énfasis en la mujer de pollera, la mujer aymara, quechua, 

afroboliviana y la mujer de tierras bajas, porque su presencia en las luchas sociales 

y políticas fue y es siempre relevante.  

Nuestro interés es sacar a la luz historias muchas veces olvidadas, de mujeres que 

asumieron la defensa de sus propios derechos y los de su familia, más allá de su 

participación en el ámbito doméstico y que incursionaron en la vida sociopolítica, 

marcando hitos fundamentales para las historias locales de los pueblos en Bolivia.  

Aquí rememoramos las historias de las mujeres cholas, de la india chola, la chola 

amestizada, la chola comunicadora, la chola política, la chola cachascanista, la 

chola dirigente y la chola empresaria y aburguesada. Escribimos de mujeres como 

Manuela Gandarillas, la chola que lideró la resistencia ante los chapetones en la 

coronilla, en la independencia, de aquellas cholas tarijeñas que acompañaron a sus 

compañeros en la V división del ejército boliviano, de las rabonas, de las cholas 

anarquistas lideradas por Petronila Infante, de las Claudinas, es decir, de cholas 

retratadas en la literatura nacional, de la Miskisimi y de la Chaskañawi o de la Wata 

wara. Y de las cholas de las luchas sociales, de María Barzola, la chola abnegada 

de la masacre minera de Cataví de 1942, y de la Remedios Loza, la chola que fue 

la primera parlamentaria en nuestro país, de la Leonilda Zurita, la chola rebelde del 

chapare, que capacitó a las mujeres para defender la hoja sagrada y para la toma 

del poder, de la Silvia Lazarte que condujo la Asamblea Constituyente y  de las 

cholas Bartolinas, que hacen sentir su presencia rebelde en la historia de la Bolivia 

reciente.  

El material que presentamos escudriña el pasado y presente de esta participación 

de mujeres aguerridas, que día a día enfrentaron una incansable lucha por salir 



adelante pese a la estigmatización de su imagen y cultura, por el sistema patriarcal, 

pero además, por las mismas mujeres de clase media blanco-mestiza que las 

utilizan de empleadas domésticas, trabajadoras en el ámbito de la producción, el 

comercio o los servicios, y logran sus propias libertades a costa del sacrificio de 

mujeres indias, cholas, chotas pobres.  

El primer artículo de Carlos Salas Quispe nos presenta una reflexión sobre la 

participación de las mujeres en el parlamento, "Representación Política de las 

mujeres indígenas en la Asamblea Legislativa Plurinacional". En el segundo artículo 

del historiador Ramiro Fernández Quisbert, se reflexiona sobre el papel político de 

la mujer en la historia contemporánea de Bolivia " La Chola y la revolución social en 

Bolivia".  

En el tercer artículo de los universitarios Raquel Villca Beltrán y Víctor Gabriel Castel 

Uría, se ahonda en la participación de la chola en el área laboral y en general en la 

economía, "La Chola Paceña en su rol de trabajadora". En cuarto lugar, 

presentamos el trabajo de la bibliotecóloga y archivista Hilda Irenia Chura Coyo, ." 

La Chola en la producción bibliográfica boliviana" el mismo que hace una relación 

de lo escrito sobre el tema, hasta la fecha, pero además nos presenta un pequeño 

catálogo de las investigaciones realizadas en torno al tema por los investigadores 

nacionales y extranjeros.  

En el quinto artículo de Ramiro Bello Gómez, Alejandro Coca Portugal, se explora 

la posibilidad de liderazgo comunal que busca comprender las nuevas dinámicas 

del proceso de autonomía indígena, en el marco de la última legislación sobre este 

tema, "Hacia la posibilidad del Mallqui contemporáneo". En el sexto artículo de Lucio 

Mamani Callisaya se escudriña en papeles coloniales el tema de los hijos mestizos 

y la inserción de ellos en la sociedad colonial, " Hijos bastardos en la Colonia". En 

el séptimo artículo Edwin Choque Marquez explora un tema también vinculado al 

género y la permanente reflexión sobre la relación entre varones y mujeres en las 

nuevas generaciones, que tienen distintas miradas sobre la sociedad boliviana; 

"Jóvenes y la reproducción de la masculinidad". Finalmente presentamos reseñas 

de libros de circulación nacional donde Invitamos a la lectura de este material y que 



el mismo apoye a la reflexión de los colectivos de mujeres organizadas. A partir de 

este número les anunciamos que podrá verse colgada la edición en línea, 

búsquenos en  

Comité editor 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



REPRESENTACIÓN POLÍTICA DE LAS MUJERES INDÍGENAS EN LA  

ASAMBLEA LEGISLATIVA PLURINACIONAL  

Carlos Salas Quispe 

Resume 

Las mujeres Indígenas ascendieron a la función pública en los diferentes niveles de 

gobierno, a través del cargo sindical, dirigentes comunales, autoridades comunales 

y originarias de las organizaciones sociales. Es decir, si no fuera el sindicalismo, no 

ocuparían espacios laborales, en las instituciones públicas del Estado Plurinacional 

de Bolivia, también las legislaciones bolivianas protegen a las mujeres Indígenas y 

no indígenas y respaldan su participación política. Por otra parte, algunas mujeres 

Indígenas siguen careciendo de formación académica, eso es detonante para la 

ocupación de puestos laborales de altos mandos y mandos medios, creemos   para 

estos cargos se necesitan capacidades intelectuales y meritorias. Respecto a la 

canalización de   demandas sociales, tienen débil articulación para buscar nuevos 

acercamientos para el desarrollo material e idea de progreso, muchos de los 

servidores son funcionales al gobierno, es decir, obedecen órdenes y se basan en 

el marco de la disciplina partidaria, por permanecer en el puesto laboral, caso 

contrario, son echadas del trabajo con cualquier argumento.   

 Palabras claves: Representación política-mujer indígena-discriminación-

sindicalismo- militante partidaria- función pública-carrera política-dirigencia sindical.  

Introducción  

El presente estudio aborda el tema de la representación política de mujeres 

Indígenas en la Asamblea Legislativa Plurinacional en la coyuntura actual, 

concretamente en el Estado Plurinacional de Bolivia, en el nivel central de gobierno 

del Movimiento al Socialismo (MAS).  

El abordaje del tema de estudio, remarca que con la participación política de las 

mujeres indígenas, lograron consolidar o no, el nuevo Estado Plurinacional de 



Bolivia, y posteriormente lograron encaminar la protección de los derechos 

fundamentales de las mujeres indígenas, por otra parte, me refiero a que con la 

participación de las mujeres lograron canalizar y atender las demandas sociales  de 

las  poblaciones más vulnerables.    

Metodología de la investigación  

Para el estudio se ha utilizado el método cualitativo y cuantitativa, también se ha 

acudido a la revisión hemerográfica, archivos, libros, periódicos y páginas de 

internet. Por otra parte, también realice algunas entrevistas a los dirigentes 

sindicales y comunarios de base, de los municipios del Puerto Mayor de Carabuco 

y Ancoraimes del departamento de La Paz, para viabilizar la presente investigación.  

El estudio es explicativo y analítico, es decir, buscamos comprender cómo las 

mujeres indígenas de las comunidades rurales, ocupando el cargo dirigencial 

sindical ascendieron a la función pública a la Cámara de Diputados y Senadores en 

la Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia.  

 Resultados y hallazgos  

Desde este punto de vista, existen pocos estudios relacionados a la temática, 

representación política de las mujeres Indígenas en la Asamblea Legislativa 

Plurinacional. Por su parte, cabe mencionar que en épocas de los gobiernos 

tradicionales, tampoco las mujeres Indígenas tenían una articulación, o sea, no 

participan con frecuencia en la carrera política, en muchas casos no ocupaban 

puestos laborales de altos mandos, sin duda alguna, se las discriminaba por su 

condición de ser mujer.  

En ese sentido antes del año 2006, la mujer indígena era discriminada en los 

diferentes ámbitos, laborales, educativos, económicos, culturales, procedencia 

socio cultural, nivel de embarazo y entre otros ámbitos. Desde el 2006, 

paulatinamente recién tuvo la oportunidad de activarse políticamente en diferentes 

niveles de gobierno los ciudadanos/as Indígenas y posteriormente las mujeres de 



pollera de la región del Altiplano y del trópico de Cochabamba, particularmente 

organizaciones y Federaciones Cocaleras.  

Por su parte cabe remarcar, que recién a principios del año 2010, la mujer ejerció el 

derecho de ciudadanía, participando en las diferentes instancias y niveles de 

gobierno de alternancia y paridad, gobierno Central, Departamental y Municipal, por 

lo tanto:  

“Hay todo un esfuerzo importante por hacer para que la mujer decida tener 

una participación mucho más activa y ejerza su ciudadanía, pero eso pasa 

por lo que llamamos violencia silenciosa contra la mujer”, señaló. Esta 

“violencia” se encubre en la ausencia de recursos económicos, la condición 

indígena, el rol de madre, la falta de independencia económica y el acceso a 

la educación, entre otros factores, que son los “limitantes” con los que deben 

lidiar las mujeres, explicó la exdiplomática.  

Los militantes partidarios, vinculación partidaria y simpatizantes a la función de 

gobierno Nacional, Movimiento al Socialismo lograron activarse a la Carrera política 

para representar a las organizaciones sociales, Bartolina Sisa y Trópico de 

Federaciones Cocaleras de Cochabamba y a otras federaciones campesinas.  

La paridad en la ley vigente, encaminó el derecho de las mujeres indígenas sean 

tomadas en cuenta su participación política, y estas mujeres eran dirigentes 

sindicales de organizaciones sociales, que a través del sindicalismo dirigencial 

ascendieron al cargo de funcionario público en la Asamblea Legislativa Plurinacional 

de Bolivia en la cámara de Diputados y Senadores actualmente, y representan a sus 

organizaciones sindicales.    

“El articulado 11 de la Ley de Régimen Electoral estipula que en las listas de 

candidatos a legisladores nacionales y subnacionales “se respetará la 

paridad y alternancia de género entre mujeres y hombres”. Así, el Tribunal 

Supremo Electoral (TSE), en 2014, diseñó un sistema informático que 

garantizó este requisito.”  



Los estudios del autor, Quispe, Carlos David, sostienen que las mujeres indígenas 

de diferentes etnias culturales surgieron a través de la dirigencia sindical y manera 

gradual ascendieron a ser electas diputadas y senadoras en el parlamento boliviano. 

A pesar, de que los hombres machistas pretendían siempre manipular a las mujeres 

por el nivel de instrucción alcanzada. Varias de ellas, eran marginadas por el nivel 

de educación alcanzada, nivel expresión, nivel de embrazo y nivel de procedencia 

rural.      

Desde el punto de vista, algunos ciudadanos dirigentes sindicales de las 

comunidades altiplánicas sostienen y relatan, que las mujeres solamente están por 

calentar el asiento nomas y levantar la mano nomas, perciben salarios jugosos, 

capacidad no tienen ni siquiera estando en el parlamento pueden gestionar 

proyectos sociales para las comunidades altiplánicas para el desarrollo de nuestro 

pueblo. Lo más probable, es que los partidos políticos, tienen sus propias normas y 

leyes se basan en la conducta de disciplina y obediencia partidaria los funcionarios 

públicos electos, de lo contrario, son destituidos del cargo que ocupan con cualquier 

argumento.  

Por una parte, un ciudadano común y corriente sostenía que los cargos públicos 

deberían las mujeres preparadas académicamente, que lleve a cabo el desarrollo 

material e idea de progreso en los diferentes ámbitos. Respecto el conductor del 

motorizado consultado relataba de esta manera:  

 “Mujer que no está bien preparada académicamente quiere ocupar puestos 

laborales de altos rangos eso no es posible en mi criterio, porque si van 

ocupar la función pública en cualquier nivel de gobierno debería ser mujer 

indígena capaz e idónea, por lo menos que tenga el nivel formación 

académica universitaria”.  

La declaración del ciudadano se refiere, que para ocupar cargos de altos mandos y 

mandos medios en las diferentes instancias de gobierno se necesita capacidad 

intelectual, precisamente porque tienen que tener la facultad de solucionar los 

problemas que se presenta a diario en la sociedad. Mujer indígena que no es bien 



preparada académicamente atravesará con series dificultades para responder a los 

requerimientos y a las expectativas de los ciudadanos/as en el tema de desarrollo 

material e idea de progreso  

Actualmente en la coyuntura actual en los tres niveles de gobierno, creemos que   

las mujeres Indígenas concejalas no tienen la formación universitaria suficiente para 

ocupar puestos laborales. Otros estudios e investigaciones de políticas públicas 

puntualizan, que gente capaz y idónea debería ocupar la función pública en el nivel 

central, departamental y municipal.  

Según las dirigencias sindicales remarcaban lo siguiente con respecto a la 

ocupación de puestos laborales, que las mujeres Indígenas de Bolivia que a través 

del sindicalismo o del cargo dirigencial, son funcionarios públicos electos, de lo 

contrario no ocuparían ningún espacio laboral, dan calificación los dirigentes 

vecinales y comunales del Municipio de Puerto Mayor Carabuco.  

De un total de 130 ciudadanos /as en la cámara baja de la Asamblea Legislativa 

Plurinacional el 76% son diputados hombres y el 24% son mujeres que representan 

en el parlamento del Estado Plurinacional de Bolivia en la cámara de Diputados/as 

titulares. Posteriormente, en la cámara alta de un total de 36 funcionarios públicos 

que compone, el 47% son mujeres senadoras y el 53% son hombres, según datos 

proporcionados por el Observatorio de Genero-Coordinadora de la Mujer.    



                                                       Gráfico  1  

  

De la misma forma la paridad y la alternancia en la cámara baja y alta de la 

Asamblea Legislativa Plurinacional, está enmarcada en la Constitución Política del 

Estado y otras leyes emanadas por la función de gobierno. De mi punto de vista, 

calificamos de manera positiva la representación política en la coyuntura actual en 

la equidad de género de paridad. Ver el gráfico 1.  

“(…) la trayectoria política de ellas como colectividad transitan en el sindicato 

tradicional, que estructuralmente tiene una fuerte patriarcal (…). Varias mujeres 

indígenas asumen la doctrina ideológica de lucha de clases del autor Marx, y ellas 

las mujeres con la experiencia sindical del Trópico de Cochabamba particularmente 

del Chapare, recién lograron participar a la carrera política con del partido del MAS.  

En la anterioridad, los hombres nomas tenían oportunidades de ser dirigentes 

sindicales y las mujeres indígenas, tenían pocas opciones y oportunidades de ser 

dirigentes sindicales, por muchos factores, el nivel de educación alcanzada, trabajos 

domésticos, temas de embarazo, procedencia sociocultural, por la manera de 

expresión oral y entre otros factores limitaban la participación en ámbito sindical.  



Respecto al ejercicio de la función pública, las mujeres Indígenas tendrían menor 

oportunidades de ser autoridades electas, es decir, no podían ocupar puestos 

laborales en altos mandos de la administración pública, por el constante la 

manipulación y chantajismo de los hombres, asimismo tampoco la ley les amparaba. 

Había mucha discriminación desde diferentes ámbitos e instancias 

gubernamentales.  

Sostenían que las mujeres indígenas tenían muchas limitaciones, para ocupar 

cargos de dirigencias en el sindicalismo de las organizaciones sociales en los cargos 

jerarquizados.  

“Tiene la forma de “capital” de la trayectoria sindical pero también la 

experiencia en represiones y movilizaciones, quienes conocen los riesgos y 

dificultades que los y las dirigentes vivieron, los reconocen como portadores 

de este capital, porque social y políticamente les otorgan mayor “respeto”; y 

a medidas que se está más cerca o alto en la jerarquía sindical, mayor 

respeto consideración (…)”.  

Según estudios exploratorios sobre la función pública, sostienen que la clave de 

éxito para ocupar los puestos laborales en el Estado Plurinacional de Bolivia, es el 

cargo dirigencia, autoridad comunal, dirigente sindical. Por su puesto, para ocupar 

cargos en la administración pública no se requiere ser profesional de ninguna 

disciplina, basta con ser sindicalista para activarse políticamente a la carrera política 

y que la mayoría de los ciudadanos/as le dan el apoyo de confianza a las 

autoridades sindicales, para que en representación de ellos/ as ejerciten el cargo de 

funcionario público en los diferentes niveles de gobierno.  

A veces, las mujeres indígenas hacen quedar mal, de mal en peor, se presume que 

veces las femeninas son funcionales a la función de gobierno, la representatividad 

no se articula a los comunarios de base y al conjunto de la población.  

Los proyectos sociales, quedan en el olvido y en la postergación   por las autoridades 

electas algunos pobladores enfatizan, sobre el caso de   los políticos que para 



escalar a la función pública, bien te hablan, te saludan, te atienden, pero cuando ya 

están en el cargo cambian de aptitud, nos desconocen y el dinero les hace cambiar 

a la gente en especial a los políticos oportunistas. De lo remarcado, cabe decir que 

algunos ciudadanos/as al ver la aptitud se frustran con los servidores públicos.  

Por una parte, cabe mostrar el gráfico 2 de la Vicepresidencia se destaca que el 

51.81% de los legisladores nacionales se auto identifica como indígena, es decir, 85 

de los 166 que conforman ahora la Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia 

tanto la cámara alta y baja.  

                                                       Gráfico  2  

  

                     Fuente:  Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia El gráfico 

2 muestra, que el nivel de participación política está representado por equidad, 

paridad y alternancia de género de hombres indígenas no indígenas y mujeres 

indígenas y no indígenas en la gestión 2015-2020, por Cámara de Diputados y 

Senadores.  

Conclusiones  

 Las mujeres Indígenas tendrían menores oportunidades de ser autoridades electas, 

es decir, no podían ocupar puestos laborales en altos mandos en la administración 

pública, por el constante la manipulación y chantajismo de los hombres, asimismo 



tampoco la ley les amparaba. Había mucha discriminación desde diferentes ámbitos 

e instancias gubernamentales en las épocas tradicionales.  

En la anterioridad, los hombres nomas tenían más oportunidades de ser dirigentes 

sindicales y las mujeres indígenas, tenían pocas opciones y oportunidades de ser 

dirigentes sindicales, por muchos factores, el nivel de educación alcanzada, trabajos 

domésticos, temas de embarazo, procedencia socio-cultural, por la manera de 

expresión oral y entre otros factores limitaban la participación en ámbito sindical. 

Peor en la administración pública difícilmente podrían estar en la función pública las 

mujeres Indígenas.  

La paridad en la ley vigente, encaminó el derecho de las mujeres indígenas sean 

tomadas en cuenta su participación política, y que estas mujeres eran dirigentes 

sindicales de organizaciones sociales, que a través del sindicalismo dirigencial 

ascendieron al cargo de funcionario público en la Asamblea Legislativa Plurinacional 

de Bolivia en la cámara de Diputados y Senadores actualmente, representan a sus 

organizaciones sociales. Pero las mujeres Indígenas siguen careciendo de bajo 

nivel de formación académica o sea algunas ni siquiera lograron culminar   el 

bachillerato, se presume que es limitante poder ejercer la función pública sin tener 

estudios académicos.  

  

  

  

  

  

  

  



FUENTES   

 Constitución Política del Estado Plurinacional de Bolivia, aprobada en febrero de 

2009.  

BIBLIOGRAFÍA  

Quispe,  Alvarado; Carlos David, Tonconi Florencia, Canavire Celia (2011)  Warmis 

Alteñas en el puesto de la vida. Testimonio económico y político de las mujeres del 

comercio minorista en la ciudad de El Alto.  

Ramos,  Salazar; Sandra(2001 ).  Transformaciones en la participación política de 

las mujeres formación de las federaciones de mujeres campesinas del Chapare.  

Salas, Quispe; Carlos (2015). Políticas Públicas del Gobierno Autónomo Municipal 

de Apolo y su incidencia en la satisfacción a las demandas  sociales de las 

comunidades rurales de Machua, Puchahui, Asichagua y Vaquería 20062012. En 

del Municipio Apolo de la provincia Franz Tamayo del departamento de La Paz, 

Tesis de Licenciatura– Carrera de Sociología, UMSA.  

WEGRAFÏA  

http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-delcongreso-

nacional-a-la-asamblea-plurinacional/  

http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-

mujerpolitica_0_2322367833.html  

ww.coordinadoradelamujer.org.bo/observatorio/index.php/general2niv/mostrar/b 

oton/2/sub/17/id/11/tem/2.  

  

  

  

http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.condistintosacentos.com/la-representacion-politica-en-bolivia-del-congreso-nacional-a-la-asamblea-plurinacional/
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html
http://www.la-razon.com/nacional/ONU-destaca-presencia-mujer-politica_0_2322367833.html


WARMIS VALIENTES:  

 LAS CHOLAS Y LA REVOLUCION SOCIAL BOLIVIANA  

Ramiro Fernández Quisbert 

Resumen  

El artículo hace una reflexión sobre la participación de la chola en la historia política 

contemporánea. Escudriña en los intersticios de los criterios de descalificación de la 

chola de la sociedad colonial blanco-mestiza, para descubrir el real significado de la 

presencia de ella, en la vida política nacional y los logros y fracasos que vivieron 

estas mujeres como población y como líderes, cholas que enfrentaron todo un muro 

de discriminación étnico-racial, social y de género. Consideramos la historia de las 

cholas, relevantes, en la historia sociopolítica reciente y hacemos algunos apuntes 

respecto de los mecanismos de inserción que canalizaron para llegar a cumplir estos 

roles, en la política boliviana, aún invisibilizadas por una historia oficial y patriarcal, 

que pretendió encubrir con un manto el verdadero accionar de estas Warmis 

Valientes.  

Palabras claves: Participación política- chola- discriminación- género- historia de la 

mujer- intermediación.   

Introducción  

La chola en Bolivia es el arquetipo de la mujer pobre, de baja estirpe, cuando alguien 

quiere decir un vituperio humillante, vocifera "hablas como chola de mercado", es 

decir, gritona, deslenguada, vulgar, grosera, sin clase, además, india, de baja 

condición social.  

 Fue así, que a diversas personas las apodaron como chola, por su comportamiento 

“errático o exagerado” en sociedad, por ejemplo, en sus afanes políticos a Amalia 

Pando la tildaron como “La chola Pando”, por bocona y deslenguada. Los artistas 

del teatro nacional, frecuentemente mencionan a la chola y la representan en la 

mayoría de los casos de forma grotesca, como mujer vulgar, ignorante, de lenguaje 



burlesco y poco edificante, y como tonta, menor de edad, como en la Rupertita, 

Tralala, Chaplin Show y la misma Jenny Serrano, como “chola transformer” en la 

sargento Chucha Condori, y no se salvan, los de confidencias, de radio 

panamericana en esa desvalorización, y en otros casos, la representan amable y 

vivas, como es el caso de la imilla Salustiana, personaje emblemático de David 

Santalla y la mujer sacrificada y sufrida representada por Agar delos.   

Todas esas representaciones negativas y positivas, lo único que demuestran es que 

la chola, es un personaje central en la vida del país, y no se puede ignorar su 

participación en todos los ámbitos de la sociedad, y como no, en la misma política y 

lucha social.  

Un video sobre la organización de las mujeres cocaleras en el Chapare, que muestra 

a Leonilda Zurita en su papel de líder organizadora, atrajo a mi memoria, una 

cantidad de nombres de cholas luchadoras en la historia boliviana, mujeres 

valerosas que en varias coyunturas, fueron protagonistas de primera línea. La chola 

Gandarillas en la lucha por independencia; en la historia del sindicalismo la florista 

anarquista Catalina Infante; María Barzola de las luchas mineras y las cholas 

Barzolas de la revolución del 52; la Chola Remedios Loza, y su  participación política 

en el parlamento, la chola sindicalista cocalera Leonilda zurita, la Silvia Lazarte de 

la constituyente y  las Bartolinas de la democracia y las cholas del proceso de 

cambio actual, marcan hitos de la historia de las luchas sociales en Bolivia.   

Existen varias referencias sobre la chola en la colonia, la mujer aymara o quechua, 

que usaba axu originalmente, mujer a la que llamaron india, a la que en el siglo XVII 

le impusieron la pollera, es decir, le cambiaron el axu por la pollera española, y la 

denominaron “Chola”. Varios estudios sobre el tema, han sido realizados por 

historiadores, antropólogos, sociólogos, pongamos como ejemplo los trabajos de 

Mary Money (2016)“La vestimenta en Chuquiawu Marca y sus procesos culturales 

(170-1930 d.C.) y de David Mendoza Salazar(1983) “La chola: Símbolo de identidad 

paceña” y otros1, donde se hace mención a la chola en el largo proceso histórico, 

 
1 Véase la bibliografía que presenta Irenia Chura, sobre el tema más adelante.  



en el que las cholas fueron cobrando un papel protagónico en la historia. En un 

contexto general se menciona a la chola como mujer dedicada a cumplir con los 

servicios personales, su rol como mi’tani de las haciendas, los obrajes, así también 

en su rol de luchadora, como Bartolina Sisa, Gregoria Apaza, con su participación 

en ese largo proceso de independencia.  

La chola va apareciendo con más fuerza en los relatos del siglo XIX, en el proceso 

de lucha por la independencia no se registra la presencia de un número significativo 

de mujeres cholas, aunque en la vida cotidiana ya se nota su presencia en el 

comercio y diversos trabajos, eso es evidente a fines de siglo. Entre los libros 

empastados con tapa dura correspondientes a los padrones y revisitas de la 

provincia Cercado (Murillo) de fines del siglo XIX, nos encontramos en el Archivo de 

La Paz  con un libro matriz  del Censo de Población realizado en el departamento 

de La Paz en  1877. Entre los datos existentes en dicho documento primario nos 

interesaron los referidos a los oficios que realizaban las mujeres, debido a que 

muchas veces se escucha afirmar que ellas solo se dedicaban a las labores de casa 

y que eran en muchos casos de menor importancia que los oficios de los varones 

en la sociedad paceña.  

Revisando detenidamente los datos estadísticos que proporciona el libro nos 

pudimos percatar de varias cosas que llaman poderosamente la atención, al hacer 

un análisis de la vida cotidiana de la sociedad paceña de fines del siglo  

XIX. Un dato curioso del censo de 1877 que constatamos es que predominaban en 

ese tiempo en la ciudad las mujeres, de un total de población de 18.693, los varones 

eran 8.088 y las mujeres 10.605, una diferencia de  

2.517. A la inversa en el área rural  los varones eran 109.621 y las mujeres 79.621, 

total 189,242, con una diferencia de 30.000 habitantes.  Algo que llama la atención 

es que las mujeres de élite no se hallan registradas en ninguna categoría o indicador 

laboral y si aparecen cuando se las registra bajo la variable de raza: Se reportan a 

15 mujeres europeas, 3.745 hispanoamericanas, 4.908 mestizas, 1.820 indias y 117 

zambas.  



Analizando el mercado laboral que ocupaban las mujeres en la ciudad de la 

Paz podemos observar que las mujeres no sólo se hallaban en el área de labores 

de casa, en los distintos cuarteles del área urbana se registraron mujeres dedicadas 

a diversos oficios productivos, comerciales y de servicio, en cada ámbito podemos 

corroborar mucha actividad.   

De donde podemos inferir que la mayor parte de las mujeres que tenían algún 

oficio eran mestizas, indias o zambas, pues cuando se aborda el tema económico y 

ámbito laboral encontramos los distintos oficios a los que se dedicaban ambos 

géneros, en este caso, los oficios tradicionales de carpintería, herrería y otros, eran 

oficios de varones, pero aquí lo interesante es que en el registro del libro censal 

contempla los oficios a los que se dedicaban las mujeres en esos años del último 

cuarto del siglo XIX.  

En el siguiente cuadro podemos observar los distintos oficios a los que se 

dedicaban las mujeres, Los distintos oficios también  denotan estratificación social, 

es el caso por ejemplo de las monjas y las institutrices y las Costureras que 

probablemente eran mestizas y otros como cocineras o hilanderas que eran más 

oficios de indígenas, muchas de ellas estaban  ubicadas en el ámbito del comercio 

y otras en la producción y los servicios, lo que nos indica fehacientemente que el rol 

de la mujer en la economía fue muy importante.  

  

Oficios de las mujeres en 1877  

Área 

productiva   

  

Área 

comercial  

  

Área  

Servicios  

  



Labradoras  

Hilanderas  

Colchoneras 

Tejedoras 

veleras  

Bordadoras  

Cocineras  

Panadera  

Pollereras  

  

Chicheras  

Fruteras  

Cafeteras  

Floristas  

Chocolateras  

Regatonas  

Dulceras   

Confiteras  

Escabecheras 

Salmoneras 

cigarreras  

  

Monjas  

Institutriz  

Pulpera  

Domésticas 

Lavanderas  

Sirvienta  

  

Fuente: Elaboración propia en base al libro 9, prov. Cercado  de 1877. ALP.  

En el caso de las mujeres indígenas del área rural se las registraron como no 

contribuyentes, el total de las mismas era de  79.655, de las cuales 15.379 eran 

niñas, 7.293 solteras, 53. 797 casadas, 3.226, viudas,  siendo solo los 

contribuyentes varones de 18 a 50 años, y en algunas notas las mujeres se hallaban 

registradas como labradoras, una falacia e invisibilización del rol de la mujer en la 

sociedad conservadora y liberal que hacen las políticas estatales en este periodo, 

sobre la que reflexionan Rossana Barragán (2.000) y Silvia Rivera (2010), con datos 

del siglo XIX y XX cuestionando a la sociedad patriarcal.    

En conclusión este censo de población de La Paz nos muestra a la mujer inmersa 

en la actividad cotidiana de la sociedad paceña, actividad socioeconómica en la que 



desempeñó en esos años, como hoy lo hace con mayor intensidad, claro está con 

notorias diferencias en cuanto a la estratificación social, no se puede identificar en 

la matriz de este libro censal a que se dedicaban las 15 europeas y las 3.745 

hispanoamericanas  registradas, si solo eran esposas e hijas de las élites y vivían 

cómodamente en sus casas de haciendas o en sus casonas de la ciudad, en cambio 

los nombres específicos de los oficios indicaban la ocupación de esas tantas 

mujeres mestizas, indias y zambas, en el área urbana y en el área rural.  

De esta población un buen porcentaje eran cholas urbanas y rurales, ya en 

el siglo XX no disminuyeron, no sólo se mantuvieron, y se insertaron mejor en la 

vida cotidiana de las urbes sino que hasta fueron personajes importantes del arte y 

la literatura, así no los explica el sociólogo Salvador Romero Pittari en su libro "Las 

Claudinas"(1998), donde recordando a estas protagonistas de las novelas famosas,  

esboza un retrato de la chola, como una mujer que hace todo por su familia, dice, 

“las cholas se sacrifican para que sus vástagos asciendan de clase, asumen su 

papel abnegado, pero a la larga es una lucha silenciosa así en el tiempo lograron 

que sus familias lleguen a tener movilidad social y logran tener espacios de poder”, 

está descontado decir que algunos negaron las polleras, luego de hacerse parte de 

las élites de poder.  

 En los estudios de la guerra del pacífico de 1879 se registra la participación 

de muchas mujeres llamadas "Las rabonas", cholas tarijeñas que fueron en el 

ejército algo fundamental, pues acompañaron a los soldados en la logística y que 

entregaron su vida para defender la patria. Al despertar las primeras décadas del 

siglo XX, las mujeres ya se fueron organizando, fueron parte de las mutuales y de 

los sindicatos. Al despertar las primeras décadas del siglo XX.   

En la guerra del Chaco se las vio igualmente, apoyando como parte de la 

logística, pero ya con mayores niveles de participación social, mejor organizadas en 

torno a la defensa de sus derechos, donde paulatinamente, se fue gestando en 

Bolivia una verdadera revolución social donde también la mujer de pollera sería un 

sector preponderante. Se sabe que las comerciantes y artesanas en los años 40, 



estaban totalmente organizadas, estas Cholas Anarquistas de la Federación Obrera 

Femenina, las FOF que existían en varios de los departamentos del país2.   

Una destacada dirigente de ese momento fue la chola Catalina Infantes, que junto 

con otras mujeres, protagonizaron los episodios más importantes de la organización 

y la movilización política de esos años, hoy contamos con importantes estudios 

sobre su actuación Silvia Rivera y Zulema Lehm, recuperaron datos sobre su 

trayectoria, así también en Dibbits I. (1989), en su libro, Agitadoras de buen gusto. 

Historia del Sindicato de culinarias (19351958), se escudriñan aspectos relevantes 

de este proceso. Luego vendrían las reflexiones sobre el papel que cumplieron las 

cholas en la etapa prerevolucionaria, mencionándose ese infausto episodio de 

masacres en las minas y la participación de las cholas en las luchas sociales. Se 

estudia a la chola María Barzola que en 1942 en la masacre de Catavi se convirtió 

en una leyenda, la Chola María Barzola que marchaba al frente de la movilización 

de mineros y que heroicamente entregó su vida, defendiendo los derechos 

colectivos.   

En 1947, en documentos judiciales, encontramos datos sobre 240 indígenas 

colonos de las haciendas de Tacanoque y Carapata de la provincia los Andes, del 

departamento de La Paz, confinados en el Ichilo (Santa Cruz), y la pregunta que 

hicimos, no se dejo esperar, ¿qué fue de sus familias, de mujeres y niños?, la 

respuesta que encontramos en los documentos fue, que ellas y sus hijos fueron 

expulsadas de las haciendas, quemados sus hogares y en algunos casos, las 

violaron e incluso, las mataron, aún nos falta descubrir esas historias y heroicas 

luchas de las cholas anarquista3.   

 
2 Rivera Cusicanqui, Silvia y otros. “Ser mujer indígena, chola o birlocha en la Bolivia postcolonial de 

los años 90”. Rivera, S., Lehm, D. A., PaulsonS., Yapita J. (1996). Ser Mujer indígena, chola o 

birlocha en la Bolivia post- colonial de los años 90. Ministerio de Desarrollo Humano. S. Nal. De 

Asuntos étnicos, de género y generacionales. La Paz.  

  
3 En una trabajo de investigación sobre el tema, estudiamos  a los indios anarquista del 47, precursores de la 

revolución nacional de 1952.    



Con estos ejemplos de las cholas organizadas en distintos puntos geográficos del 

país, que luchaban por sus derechos a la educación y sus derechos políticos y 

civiles, desde la década del 40, sabemos que ellas protagonizaron grandes 

movilizaciones, que luego las ligaría al gobierno de la revolución nacional.  

La chola y la Revolución social boliviana  

El 9 de abril de 1952, fue la culminación de todo un proceso de acumulación social. 

El MNR tuvo en las cholas Barzolas, un sustento popular, que defendió el régimen, 

pero que también sirvió de grupo de choque, junto con San Román, protagonista de 

la represión de régimen, no sólo de la oposición falangista, sino de sus propios 

militantes, que pasaron a filas críticas u opositoras. Las cholas Barzolas fueron 

conocidas como las matonas del régimen, Antezana(1994) las nombra en sus 

estudios y recuerda el departamento político, donde también participaban estas 

mujeres del régimen entre cholas aymaras de origen, y las birlochas o chotacholas.   

Con la caída del nacionalismo revolucionario, la frustración y termidor, vino la 

dictadura militar, al igual que todos los movimientos sociales, las cholas, participaron 

en todos los ámbitos sociales, pero de una manera muy controlada y relegada al rol 

que le dieron las cúpulas militares “machistas”y  la propia sociedad conservadora, 

pese a ello, la mujer aymara, quechua y tupiguarani, se involucró en todas las luchas 

sociales.   

En los años 80s, la crisis económica más dura de nuestra historia republicana 

reciente, de 1982-1985, recayó en las mujeres, al ser echados los varones de sus 

trabajos por la relocalización, pública y privada, la mujer se vio obligada a buscar el 

pan del día en las calles, insertándose al mercado informal, como comerciante 

minorista, contrabandistas y mil oficios, para sobrevivir, fue al fragor de esta lucha 

por la vida, donde se gestó un gran cambio en la participación de la mujer y 

específicamente, de la chola boliviana. Fue en este contexto sociohistórico que del 

programa radial “Sabor a tierra” y “La Tribuna libre del pueblo”, canal 7 y radio 

televisión Popular (RTP), surgió la comunicadora Remedios Loza, que se convertiría 



en la primera mujer de pollera parlamentaria4, acompaño a Carlos Palenque, que 

dio vida al partido político Conciencia de Patria (Condepa) y desde luego, como 

heredera política, hizo que el partido existiera, hasta que por problemas internos 

llegaría a su fin.   

Esta participación de Remedios Loza influyó de manera determinante, para que 

otras mujeres de pollera, llegaran a visualizar una agenda de defensa de derechos 

de participación social, política, para la chola boliviana llegue  a ocupar distintos 

cargos: presidenta de la constituyente como Silvia Lazarte, prefectas, como Sabina 

Cuellar en Chuquisaca, alcaldesas, concejalas como Bertha Acarapi,como 

autoridades.    

En el proceso político de los últimos 30 años, el papel de la chola fue relevante.  Las 

cholas se organizaron mucho mejor con la apertura democrática y a lo largo de la 

historia política reciente, lograron la anhelada inclusión, así desde las 

organizaciones de base de las mujeres surgieron lideresas  en las organizaciones 

de campesinos, obreras, amas de casa, clubs de madres, juntas escolares, dónde 

las cholas son mayoría, así podemos mencionar a la organización de las Bartolinas 

en el área rural, específicamente a las cocaleras, de los yungas y el Chapare, las 

comerciantes informales organizadas en enorme cantidad de denominaciones, para 

defender sus puestos de trabajo.  

Como efectos de la crisis política y social de fin de siglo XX e inicio del siglo XXI, la 

participación de la chola en política y los movimientos sociales se fue acrecentando, 

así como fruto de la guerra del agua, la guerra del gas, se abrió la puerta al debate 

de una nueva asamblea constituyente y luego de una nueva constitución, la 

asamblea eligió como primera presidenta a Silvia Lazarte, de Santa Cruz, cómo dato 

sui generis, en Bolivia y toda Latinoamérica, en su doble condición de discriminada, 

como mujer e india de pollera.    

 
4 Brazo derecho de Carlos Palenque en la Radio y figura destacada en la comunicación, véase,  

Saravia J., Sandoval G. (1991). Jach`auru: ¿La esperanza de un pueblo? Carlos Palenque,  



En el decurso de la lucha política también surgió desde las bases cocaleras del 

chapare Leonilda Zurita una chola valerosa que con su empeño logró ser parte del 

proceso de la organización MASIPSP y desde entonces tenemos, se incrementaron 

las parlamentarias, alcaldesas, concejales, abriéndose paso en todos los niveles de 

participación, como bien sostiene, Vargas Guerrero, Elvis.  

Conclusión  

Pese al estigma social, la chola cumplió su papel en la historia del país, como, madre 

y esposa, cabeza de familia, la mujer, ha sido un factor muy importante en el proceso 

de la revolución social en Bolivia y desde luego, su presencia política fue de menor 

a mayor, en el curso de los últimos 50 años.   

Como vimos en el desarrollo del tema, la chola inserta en los movimientos sociales 

ha logrado consolidad sus derechos civiles y reconocimiento cultural, además de su 

plena participación política.  

Es necesario que la investigación histórica y de ciencias sociales, tomen en cuenta 

el estudio de este segmento mayoritario de la mujer de pollera.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



FUENTES  

ALP/PR, provincia cercado, 1877, censo de población de La Paz.  

BIBLIOGRAFÍA  

Mendoza Salazar, David. “La chola: Símbolo de identidad paceña”. Unidad de 

Patrimonio Intangible. Oficialía Mayor de Culturas. La Paz, Bolivia.  2012.  

Rivera Cusicanqui, Silvia y otros. “Ser mujer indígena, chola o birlocha en la Bolivia 

postcolonial de los años 90”. Ministerio de Desarrollo Humano. Secretaria de 

Asuntos Étnicos, de Género y Generacionales. Subsecretaria de Asuntos de 

Género. Plural editores. La Paz, Bolivia. 1996.  

Seligmann, Linda. “Estar entre las cholas como comerciante “en la Revista Andina 

Nº32. Cusco, Perú. 1998. Pp. 305-361.  

Hemerografía  

“20 cholitas se unen a la guardia vial” en el periódico “La Razón”. La Paz, Bolivia. 

Jueves, 21 de noviembre de 2013.  A16.  

“Choferes acatan ordenes de las guardias cholitas” en el periódico “La Razón”. La 

Paz, Bolivia. Jueves, 21 de noviembre de 2013.  A2.  

 “Documentos desclasificados” en el periódico “La Razón”. La Paz, Bolivia.  

Jueves, 14 de noviembre de 2013.  A2.  

Vargas Guerrero, Elvis. “Las mujeres al poder” en el periódico “La Razón”. La Paz, 

Bolivia. Lunes, 4 de noviembre de 2013.  A3.  

Webgrafía  

Baldivieso, Gina. “La chola paceña ya es patrimonio cultural” en el periódico “La  

Razón”. La Paz, Bolivia. 1 de noviembre del 2013..  



Fuentes orales y entrevistas realizadas sobre el tema,   

Santos, Inés. 30 de abril del 2017. Taca, La Paz, Bolivia, Uría Flores, Augusto. 11 

de junio del 2016. La Paz, Bolivia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LA CHOLA PACEÑA EN SU ROL DE TRABAJADORA  

Raquel Villca Beltrán y Víctor Gabriel Castel Uría  

Resumen  

El artículo aborda la vida económica y ámbito laboral urbano y rural de La Paz  y la 

inserción que tuvieron que hacer en este ámbito las cholas, mujeres indias que 

tuvieron que adaptarse en muchos casos a los cambios que empuja la modernidad. 

Se ve en el estudio, como los ámbitos del comercio, los servicios y la producción, 

han sido escenarios donde la mujer de pollera a diversificado su participación en 

muchos casos con un éxito inusitado. Se retrata como en esta época las cholas 

jóvenes han logrado sumarse a cambios tan importantes como varitas, 

cacha’scanistas, futbolistas y mucho más, incluso hasta modelos de pasarela.      

Palabras Clave: Inserción laboral- trabajo- modernización- comercio  

Introducción  

A lo largo del tiempo la figura de la chola en Bolivia, principalmente en La Paz, ha 

sido un personaje emblemático, el cual hasta la actualidad se destacar por ser una 

mujer de temple trabajadora y fuerte.  

Dentro de la sociedad boliviana, la mujer se ha destacado en su rol trabajador los 

últimos años, de esa manera incursionando en nuevas fuentes laborales e incluso 

llegando a obtener altos cargos. Hoy en día la historiografía boliviana ha abarcado 

en su estudio a este personaje, principalmente a fines de la época colonial, el siglo 

XIX y el Siglo XX.  



  

La historia del presente de la chola paceña es abordada principalmente por 

periodistas y sociólogos, y no tanto así por historiadores –ya que muchos de los 

mismos temen a hablar sobre eventos del presente- por lo que nos vemos en la 

imperiosa necesidad de tomar y llevar este tema a fondo, demostrando que la chola 

paceña es una mujer de ímpetu fuerte, perseverante, brava en la batalla, cariñosa 

en el amor, inalcanzable en el trabajo y que demuestra lo que vale.  

La discriminación y abuso en contra de la chola paceña  

La figura de la chola paceña, haciendo más énfasis en la india chola, no era muy 

tomada en cuenta en otros ámbitos laborales más que en lo doméstico en gran parte 

del Siglo XX, ya que era más vista como una simple sirvienta; fue tan vista como 

sirvienta que la mayoría de las cholitas que emigraban del área rural pasaban al 

área urbano como mano de obra, en el cual hacían el trabajo duro en las haciendas 

y se les pagaba no con dinero, sino con granos alimenticios.  

La Revolución del 52` poco o nada cambio el trato de servidumbre hacia la chola y 

no fue hasta los años 90`en que la mujer de pollera empezó a reclamar su derecho 

en otros ámbitos laborales.  

Por otra parte, en la época de los 90`s había una tendencia denominada por varios 

intelectuales –entre ellos Silvia Cusicanqui- como birlochismo, en el cual las hijas 

de las cholitas se avergonzaban y no deseaban más llevar la vestimenta de la chola, 

por lo que nace la obra de teatro “Me avergüenzas tus polleras”, en la cual el 



mensaje es que la figura de mujer de pollera es simplemente sacrificado desde todo 

punto de vista.  

A inicios del año 2000 se crea la Asociación de Concejalas de Bolivia (ACOBOL), 

debido a que una de sus compañeras –siendo específicos una señora de pollera- 

estaba siendo hostigada por parte de una autoridad municipal, razón por la cual en 

el año 2001 se plantea el Proyecto de Ley contra el Acoso y Violencia de Género 

Sin Razón.  

A pesar de haberse dado este proyecto en el gobierno de Banzer-Quiroga, no se le 

prestó la debida atención hasta que entró a la presidencia Evo Morales; no obstante, 

desde nuestra perspectiva propia, siempre debe pasar primero una desgracia para 

que las autoridades recién se tomen cartas sobe el asunto, ya que el 12 de marzo 

del 2012 muere asesinada la Concejala del Municipio de Ancoraimes  Juana Quispe 

Apaza, por lo que se le da la potestad en dicho momento a la Asamblea Legislativa 

Plurinacional para analizar la Ley y aprobarla cuanto antes.  

  

Juana Quispe Apaza (+)  

Fotografía de la de la Asociación de Concejalas de Bolivia  Nº6.  

  



Actualmente la ley 45 defiende  a cualquier persona  de cualquier acto 

discriminatorio; no obstante, el racismo hacia la cholita desafortunadamente aún 

continua ya que varias personas de la clase burguesa no aceptan el hecho de que 

desde la incursión a la presidencia del señor Juan Evo Morales Ayma la chola ha 

llegado a ser parte de esa clase, precisamente con su propio trabajo.  

 La chola paceña trabajadora en el campo  

  

Dentro de área rural del departamento de La Paz hay un gran número de mujeres 

de pollera que se dedican a ser agricultoras, tal es el caso de doña Inés Santos 

quien vive en el pueblo de Taca ubicado en Sud Yungas. Doña Inés, al igual que 

muchas otras cholitas, trabaja sacrificadamente en el área agrícola.  

  

En la misma población de Taca, encontramos a otra señora de pollera trabajadora 

cuyo nombre es María Condori, quien se encarga de pastear a sus ovejas como 



tantas veces se ve en el transcurso del camino andino, no solo cuidando ovejas, 

sino otros mamíferos como toros o vacas.  

Creemos que el ejemplo de Taca puede ser replicado en otras poblaciones de 

similar manera, ya que en el área rural tanto el hombre como la mujer se completan 

en la rutina de trabajo, además de los hijos, quiénes –dicho sea de paso- aprenden 

a ser más responsables en el campo (trabajando en el campo agrícola y ganadero) 

en contradicción con los jóvenes que se desarrollan en la ciudad.  

  

Finalmente, no podemos dejar de lado el trabajo de las cholitas paceñas en 

referencia a la hoja de coca, ya que muchas de ellas trabajan en el campo, primero 

reuniendo la coca, posteriormente la embolsan, uy luego las juntan en bolsas de 

yute para realizar el comercio de la hoja sagrada en la sede de gobierno, dentro del 

cual varias deben pasar frío, hambre y cansancio, esperando vender el producto 

que alimente a sus familias.  

  



Las cholas tomando nuevos rubros laborales en La Paz  

Elvis Vargas Guerrero, un escritor, sostiene que el siglo XXI ha dado paso a la mujer 

para que tome protagonismo tanto en nuevas fuentes laborales como en administrar 

el poder. Ya habíamos mencionado que la chola paceña no era tomada más que 

como sirvienta, empero esta figura ha cambiado totalmente, siendo así que ahora la 

chola no es solo una simple mujer doméstica, sino que ha alcanzado notables 

cargos en el poder.  

Se puede mencionar a Remedios Loza, quien fue la primera mujer de pollera en 

incursionar en el ámbito político, o también a Justa Condori, quien sin duda alguna 

fue una de las primeras cholitas en trabajar en televisión, quien hoy en día atraviesa 

un serio conflicto familiar que no vamos a debatir ya que no es el centro de nuestra 

investigación.  

Es necesario también señalar a Rosario Aguilar, exconcejala en la gestión 2005 de 

la Honorable Alcaldía de la ciudad de La Paz, quien –dicho sea de paso- logró ser 

alcaldesa interina de nuestra ciudad al suplir brevemente al por entonces alcalde de 

la ciudad de La Paz Juan del Granado.  

  

Por otra parte, hace no más de cuatro años atrás, se introdujo a las primeras cholitas 

en calidad de guardias viales en la pujante ciudad de El Alto, lo cual nos permite 



vislumbrar que la cholita se puede desenvolver fácilmente en cualquier actividad ya 

que es una mujer trabajadora.  

Finalmente, no podemos desmerecer la labor de las cholitas que trabajan en la 

limpieza de los distintos domicilios de la urbe paceña, que, en muchos casos, se 

llegan a volver incluso parte de nuestra familia por la labor que realiza, por el 

sacrificio que demuestra, y porque –además y muy aparte del trabajo- logran llegar 

a ser una amiga más, una confidente de los patrones e incluso de los hijos  

  

                                        Fuente: Archivo Gabriel Castel Uría  

Elizabeth Condori, la que más que señora de limpieza, fue, es y será una amiga de 

la familia Castel Uría.  

La chola paceña en el mercado  

Hoy en día la chola es un icono, sin duda alguna, en cualquier rubro que involucre 

el mercado, vale decir en la carnicería, como verdulera, comidera o vendiendo otros 

productos. Siempre – o en la mayoría de los casos- la chola usa una gran labia para 

atraer a sus “caseros” a sus puestos de trabajo.  

Tal cual afirma Seligmann, la mayoría de las comerciantes cholas provienen del área 

rural para mejorar su situación económica. De la misma manera, la autora 

ejemplifica como de su ámbito laboral de mercado, las cholas llegan a interesarse 

por el ámbito político, situación que ocurrió con Remedios Loza por ejemplo, quien 

era comerciante antes de incursar en la política.  



Conclusión  

Dentro del ámbito laboral, cualquier persona puede llegar a destacar, mas la cholita 

paceña tiene dentro de sus genes esa fuerza llamada perseverancia, la cual la lleva 

a salir adelante en base al trabajo duro uy con el apoyo familiar Por otro lado, la 

violencia contra la mujer de pollera ha bajado, pero sigue ahí latente por las viejas 

paradigmas que se encuentran en la mente de nuestra sociedad.  

Es tiempo de reconocer que la chola es una mujer que caracteriza al departamento 

de La Paz, una mujer del cual varias familias bolivianas descienden, y finalmente 

una mujer que – como dijimos al inicio del artículo- es sinónimo de trabajo duro, 

lealtad y respeto.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



BIBLIOGRAFÍA  

Asociación de Concejalas de Bolivia. “Concejalas bolivianas. Las verdaderas 

gestoras del progreso: Ley Nº 243 Contra el acoso y violencia política hacia las 

mujeres” en Concejal: Revista de la Asociación de Concejalas de Bolivia  Nº6.  

La Paz, Bolivia. 2013. Pp. 1-5.  

Hobsbawm, Eric. “Introducción a la invención de la tradición”. En Eric Hobsbawm y 

Terence Ranger (Editores). La invención de la tradición.  

Barcelona: Editorial Crítica, 2002.  

Mendoza Salazar, David. “La chola: Símbolo de identidad paceña”. Unidad de 

Patrimonio Intangible. Oficialía Mayor de Culturas. La Paz, Bolivia.  2012.  

Rivera Cusicanqui, Silvia y otros. “Ser mujer indígena, chola o birlocha en la  

Bolivia postcolonial de los años 90”. Ministerio de Desarrollo Humano. Secretaria de 

Asuntos Étnicos, de Género y Generacionales. Subsecretaria de Asuntos de 

Género. Plural editores. La Paz, Bolivia. 1996.  

Simbrón García, Gonzalo. “Imagínatelapaz. Cuando el pasado era presente”. 

Impresores: CIBELES. La Paz, Bolivia. 2012. Pp. 267.  

Seligmann, Linda. “Estar entre las cholas como comerciante “en la Revista Andina 

Nº32. Cusco, Perú. 1998. Pp. 305-361.  

Hemerografía  

“20 cholitas se unen a la guardia vial” en el periódico “La Razón”. La Paz, Bolivia. 

Jueves, 21 de noviembre de 2013.  A16.  

“Choferes acatan ordenes de las guardias cholitas” en el periódico “La Razón”. La 

Paz, Bolivia. Jueves, 21 de noviembre de 2013.  A2.  



 “Documentos desclasificados” en el periódico “La Razón”. La Paz, Bolivia. Jueves, 

14 de noviembre de 2013.  A2.  

Secretaria de Coordinación –CONALDIT. Ministerio de Gobierno.  “Las rutas del 

comercio de la sagrada hoja de coca” en el periódico “La Razón”. La Paz, Bolivia. 

Jueves, 21 de noviembre de 2013.  A2.  

Vargas Guerrero, Elvis. “Las mujeres al poder” en el periódico “La Razón”. La Paz, 

Bolivia. Lunes, 4 de noviembre de 2013.  A3.  

Webgrafía  

Baldivieso, Gina. “La chola paceña ya es patrimonio cultural” en el periódico “La 

Razón”. La Paz, Bolivia. 1 de noviembre del 2013.  

Fuentes orales y entrevistas realizadas sobre el tema  

Santos, Inés. 30 de abril del 2017. Taca, La Paz, Bolivia Uría Flores, Augusto.  

11 de junio del 2016. La Paz, Bolivia.  

  

  

 

 

 

 



LA PRESENCIA DE LA CHOLA EN LA PRODUCCIÓN BIBLIOGRÁFICA 

BOLIVIANA  

Hilda Irenia Chura Coyo    

Resumen  

La mujer indígena hoy denominada Chola o mujer de pollera, ha conseguido 

espacios importantes dentro de los procesos sociales históricos de Bolivia, de 

manera que progresivamente ha ido dignificando su identidad y posicionándose en 

los distintos espacios académicos, sociales, económicos y culturales. Con el artículo 

se pretende reflexionar conceptos como la recuperación y revalorización de la 

identidad de las mujeres indígenas que lidian el día a día en sus hogares, en 

espacios públicos desarrollándose como profesionales, emprendedoras y otros, en 

instituciones del estado Boliviano y/o, entidades privadas, haciendo un análisis 

desde la producción bibliográfica generada por distintos autores que estudian la 

memoria social del país.        

Palabras claves: Mujer de pollera-Mujer indígena-identidad-producción bibliográfica.     

La mujer de pollera es la identidad del pueblo paceño. Heredera del mestizaje, 

voluntariosa, incisiva en su parla cotidiana y melosa cuando tiene interés de 

obtener algo, es el alma de su hogar y en quien  radica la economía de su familia.  

Antonio Paredes Candia  

Introducción  

Haciendo una retrospectiva del papel de la mujer indígena denomina Chola, mujer de 

pollera, quien ha alcanzado un rol importante dentro de los procesos sociales e históricos 

de Bolivia, en este último tiempo, ha cobrado gran importancia debido a que se intenta 

dignificar su identidad y apartar los estigmas que el racismo trajo consigo desde la colonia 

y que dejo grabada en la piel de las mujeres. Por otro lado consolidar el posicionamiento 

y su rol como parte de los procesos de cambio desde siglos pasados, en este sentido  se 

realizará una revisión bibliográfica sobre la mujer denominada chola, con la finalidad de 



reflexionar elementos como la recuperación y revalorización de la identidad no solo de un 

grupo de mujeres que hayan sido parte de los procesos históricos, políticos y culturales, 

sino de aquellas mujeres que lidian  el día a día, por mantener un hogar, hijos etc., y que 

son parte de la memoria social del país.  

 La mujer chola de Bolivia asume cada vez nuevos roles en la política, economía, 

periodismo, derecho y deporte, sin perder su identidad indígena, ni renunciar a su peculiar 

forma de vestir con su típico bombín, mantillas y polleras. Son también mujeres 

preocupadas por su belleza y una estética que se ha convertido en un emblema de La 

Paz, la sede de Gobierno de Bolivia, donde la Alcaldía prepara para el próximo viernes un 

desfile de moda chola para rendirles homenaje.  

• Análisis de las fuentes escritas sobre la Chola  

 En la revisión de fuentes se ha identificado temas de alta significancia sobre la chola, una 

de ellas es el planteamiento que hacen las historiadoras María Luisa Soux y Ana María 

Lema en la obra: Las mujeres en la historia boliviana, siglos XIX y XX: de la invisibilización 

a la lucha por la equidad e igualdad (2017), la mismas está basada en una lectura de las 

prácticas públicas y privadas de estricción de la autonomía y autodeterminación de las 

mujeres, de todas las edades y en diferentes ámbitos, como aquellas referidas a la 

autonomía de su cuerpo y de sus derechos sexuales y reproductivos, bajo el principio de 

que el conocimiento del pasado permite comprender la trayectoria de los desafíos en 

cuanto a la reivindicación de los derechos de las mujeres.  

 El análisis de la obra se centra en la participación de la mujer en los conflictos que se han 

suscitado en distintos periodos del proceso histórico boliviano, la sublevación general de 

Indios de 1780-1783 ha promovido numerosos estudios relacionados sobre todo con las 

rebeliones encabezadas por Túpac Amaru en el Cusco y el altiplano circunslacustre; la de 

Tomás Katari en la región de Chayanta y Chuquisaca, la de Túpac Katari en la región de 

La Paz y, finalmente, la de los Hermanos Rodríguez y Sebastián Pagador, en los partidos 

de Oruro, Paria y Carangas. Estos estudios han abordado el tema de la participación de 

la mujer indígena y su aporte sociopolítico.  

http://es.wikipedia.org/wiki/Bolivia
http://es.wikipedia.org/wiki/Bolivia
http://es.wikipedia.org/wiki/Bolivia
http://es.wikipedia.org/wiki/Bolivia
http://es.wikipedia.org/wiki/Bolivia
http://es.wikipedia.org/wiki/Bolivia


 En La Paz, la actuación de Bartolina Sisa se caracterizó por dos aspectos: por un lado, 

su gran capacidad de organización y de control de los bienes, la alimentación y la logística 

de los indígenas (Lema y Soux, 2017: 69). Pero estas heroínas nunca recibieron el nombre 

de madres de la patria pues no fueron incluidas en el proceso de creación de la nación 

por su condición femenina. Las mujeres simplemente eran vistas como las acompañantes 

de los procesos liderados por hombres.  

 Pese a ello, el nombre y el accionar de muchas de ellas han salido del espacio de los 

archivos para protagonizar estudios: algunos fueron impulsados por el propósito de 

generar nuevas heroínas para la historia patria y otros para poder analizar, desde la 

perspectiva de género,  el rol que les tocó vivir en estos momentos de conflictos, en los 

cuales la vida familiar se vio trastocada, ya sea porque los hombres se iban a la guerra o 

porque la guerra llegaba al espacio de las familias (Lema y Soux, 2017: 98)  

 El estudio que realizaron Cárdenas, Espinoza y Salazar (2015) en su libro Realidades 

solapadas: la transformación de las polleras en 115 años de fotografía paceña, muestran 

a través de la fotografía, muchas de ellas inéditas que abarca el periodo de 1900 al 2015 

giran en torno a los contextos de actividad social de las mujeres de pollera paceña en los 

ámbitos de la ciudad y el campo. La obra contiene una cronología bien diseñada respecto 

a la transformación de la vestimenta de las mujeres de pollera en La Paz, marcado por 

hotos históricos.  

Uno de los iconos en la época contemporánea que representa muy bien a la chola 

es Remedios Loza quien el 1989 es elegida Diputada, quien da un sentido social 

trascendente siendo que existía una fuerte discriminación hacia la mujer de pollera. 

Remedios Loza alienta su movilidad social ascendente en estos términos: 

«Tradicionalmente a la mujer se la ha valorado sólo en un rol doméstico: como 

madre y ama de casa, actualmente está incorporándose a la actividad productiva y 

profesional en condiciones de desventaja: ocupa cargos de menor nivel de sueldo y 

responsabilidad» (El Patriota, 17-23 1989). Este discurso feminista cala hondo entre 

las mujeres, seducidas por el ejemplo de superación de la diputada: «Si no hubiera 

habido este partido, hubiéramos quedado atrás, en nuestras casas confiesa una 

electora. El demostrar la posibilidad de superar las barreras sociales y subrayar al 



mismo tiempo las condiciones de desventaja en las cuales se encuentran las cholas 

frente a otros grupos, contribuye a explicar la fuerza del vínculo con el partido, que 

aparece como instrumento único de superación. (Alenda, 2003: 132).   

Echeverría en su libro Identidad de las “Bartolinas” en el Estado Plurinacional de 

Bolivia, El atuendo tradicional de las indígenas bolivianas ha pasado de representar 

un estigma a suponer un rasgo de reivindicación racial.   

La Confederación Nacional de Mujeres Campesinas Indígenas Originarias de Bolivia 

“Bartolina Sisa” CNMCIOB “BS”, se fundó el 10 de enero de 1980. A raíz del papel 

decisivo que muchas mujeres habían tenido en diversos bloqueos, en la época de 

dictadura, en 1977 empezaron los primeros sindicatos de mujeres indígenas. En 

1978, hubo un congreso departamental de La Paz y el 10 de enero de 1980 se 

realizó el I Congreso Nacional, del que surgió la Federación Nacional de Mujeres 

Campesinas de Bolivia "Bartolina Sisa" (FNMCB"BS"), popularmente conocidas 

como "las Bartolinas". Debe su nombre a la heroína aymara Bartolina Sisa, esposa 

de Tomás Túpac Katari que fue un caudillo de los indígenas originarios en el siglo 

XVIII.  

Nace en el contexto de la recuperación de la democracia en Bolivia y la 

recomposición de las organizaciones de base, con la visión y propósito de que las 

mujeres del área rural participen plenamente de este proceso con una organización 

propia. Plenamente legitimada por su participación en los bloqueos de caminos, 

huelgas de hambre, marchas y otras formas de acción colectiva de los campesinos.  

La “doble discriminación” que sufrimos por ser mujeres y por ser campesinas e 

indígenas tanto en nuestras familias, comunidades, organizaciones y la sociedad en 

su conjunto, nos han impulsado a la lucha contra la violación de nuestros derechos 

fundamentales y la defensa de nuestra participación plena y equitativa en la toma 

de decisiones. Tomado de: http://www.apcbolivia.org  

  

http://www.apcbolivia.org/
http://www.apcbolivia.org/


En el año 1947 Carlos Medinaceli publicó su célebre novela La Chaskañawi (la de 

los ojos de estrella), que aborda uno de los temas más caros a la corriente 

indigenista hispanoamericana: el encholamiento, a través de los años mucho se ha 

escrito y dicho sobre la personalidad y características de esta mujer indígena que 

en tiempos precolombinos usaba su tradicional axu y que en tiempos coloniales 

comenzó a usar pollera, convertida esta vestimenta en su propia identidad 

irradiando así su ser chola a toda la sociedad, por esa condición de ser un personaje  

social que tuvo que  luchar ante la discriminación social, racial y de género, se han 

hecho muchos estudios de investigación, los mismos que presentamos a 

continuación.     

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



• BIBLIOGRAFÍA ESCRITA SOBRE LA CHOLA   

Abellana, Ch. M. (2010). “Mujer como testigo de la historia”, Delgado, Yamile y 

Gonzales, Maria. (Coords) En: Mujeres en el mundo multiculturalismo, violencia, 

trabajo, literatura y movimientos sociales. Valencia, LAINET, pp. 141 – 150  

Alenda E. (2003). Dimensiones de la movilización en torno a Conciencia de Patria: 

Hacia un modelo explicativo de un caso de neopopulismo boliviano. En: Revista de 

ciencia Política, vol. XXII (1), pp.199-135.  

Arteaga V. (1988). La mujer pobre en la crisis económica, vendedoras ambulantes 

en La Paz. La Paz: Centro de Promoción de la Mujer Gregoria Apaza.  

Catari P., Iño, W. (2011). Mujeres de caridad en Oruro. El aporte de Maria Antonieta 

Suárez a la educación de ciegos (1932). En: Lema, Ana (Comp). Historia de 

mujeres. Mujeres, familias, historias, Santa Cruz: El País, Fundación Cultural Banco 

Central, MUSEF, pp. 153 – 178.  

Canavesi de S. M.L. (1985). Vestimenta de la chola paceña. Universidad de la 

república oriental de Uruguay.   

Cárdenas P. C., Espinoza M.Y., Salzar C. L. (2015). Realidades solapadas. La 

Transformación de las polleras en 115 años de fotografía paceña. La Paz, Bolivia.  

Confederación Nacional de Mujeres Campesinas Indígenas Originarias de Bolivia 

“Bartolina Sisa” - CNMCIOB-BS  http://www.apcbolivia.org/org/cnmciobbs.aspx  

Echeverría, M. (2015).  Identidad de las “Bartolinas” en el Estado Plurinacional de 

Bolivia, ed. CLACSO, Ecuador  

Fernández  D. F. (2013). Género y mestizaje en América Latina: las figuras de la 

chola y la china en Los Andes.Revista de Estudios Cotidianos – NESOP. (3) 1, 

octubre.  

http://www.apcbolivia.org/org/cnmciob-bs.aspx
http://www.apcbolivia.org/org/cnmciob-bs.aspx
http://www.apcbolivia.org/org/cnmciob-bs.aspx


García, R. Nocolas. (2014). Tejiendo identidades latinoamericanas: las cholas y su 

mundo de polleras, Cuadernos del Centro de Estudios en Diseño y Comunicación, 

Ensayos Nº47, Buenos Aires.   

Erbol digital. (2014). La identidad cultural de la mujer de pollera perdura. En: Cultura, 

05 de septiembre.  

HISBOL, IFEA, SBH, ASUR (1992). Entre polleras, lliqllas y ñañacas. Los mestizos 

y la emergencia de la tercera República. En: Etnicidad, economía y simbolismo en 

los Andes.  

Lema A. M., Soux M.L. (2017). Las mujeres en la historia boliviana, siglos XIX y  

XX: de la invisibilización a la lucha por la equidad e igualdad. Fondo de Población 

de las Naciones Unidas – UNFPA. La Paz-Bolivia, Pág.: 170   

Memorias 2° Congreso Internacional de Etnohistoria, Coroico. La Paz  

Medinaceli, X. (1989). Alternando la rutina. Mujeres en las ciudades de Bolivia. 1920 

– 1930, La Paz, CIDEM.  

Mendoza S. D., Siglo E. (2012). No se baila asínomas…género, poder, política, 

clase, religión, y biodiversidad en las danzas del altiplano boliviano. La Paz, Bolivia.  

Mendoza D., Siglo E. (2014). Las cholas de Chuquiago. Consejo Municipal, 

Gobierno Autónomo Municipal de La Paz. Bolivia.  

Money, M. (2016). La vestimenta en chuquiawu marca y sus procesos culturales 

(170-1930 d.C.), La Paz.  

Money M. (1983). Los Obrajes, el traje y el comercio de ropa en la Audiencia de 

Charcas. Ed. Instituto de Estudios Bolivianos, La Paz.  

Murillo V. J. (1982). La pollera: investigación social e histórica. Ed. ISLA, 89 p., La 

Paz.  



  

Pacheco, P., Ormachea, E. (2000). Campesinos patrones y obreros agrícolas: una 

aproximación a las tendencias del empleo y los ingresos rurales en Bolivia, Cedla, 

La Paz.  

Ironía Paredes, J. (2017).  Con o sin pollera. La Razón: Opinión – columnistas, La 

Paz.    

Paredes C. A. (1992). La Chola boliviana. Ed. ISLA, La Paz, Bolivia.   

Peredo B. E. (1992). Recoveras de los andes: una aproximación a la identidad de la 

Chola. Fundación Solón, 2Ed.  

Peñaranda V. M.A. (2008).Análisis semiótico del traje de la chola paceña 

comunicación no verbal, expresiones y manifestaciones en la morenada de la 

entrada Folklorica del Señor del Carmen Gran Poder en la ciudad de La Paz en la 

ciudad de La Paz. Tesis de comunicación, Universidad Católica Boliviana “San 

Pablo”, La Paz.  

Peredo B., E. (1992).Recoveras de los Andes. 2da. Edición, Fundación Solón, La 

Paz.  

Perez C. J. A.(2009).Pepino, chorizo, ¿sin calzón? Estado y Carnaval de La Paz en 

el siglo XX. En: Rossels, Beatriz y otros: ColecciónFiesta Popular paceña. Tomo I 

Carnavañ Paceño y Jisk´a a Anata. La Paz: Asdi/Sarec.  

Quiroz M., Quispe A. (2017). BartolinaSisa, Gregoria Apaza y 

otrasmujeresqueparticiparon en la sublevación general de indios de 1780 – 1782. 

La Razón. (EdiciónImpresa) / La Paz   20 de Agosto.  

Radio Atipiri (2011): La luchadora Carmen Rosa Incursiona en la Arena Política y 

Televisió. 16 de marzo. http://radioatipiri.blogspot.com/2011/03la-luchadoracarmen-

rosa-incursiona+enhtml.html  

http://radioatipiri.blogspot.com/2011/03la-luchadora-carmen-rosa-incursiona+enhtml.html
http://radioatipiri.blogspot.com/2011/03la-luchadora-carmen-rosa-incursiona+enhtml.html
http://radioatipiri.blogspot.com/2011/03la-luchadora-carmen-rosa-incursiona+enhtml.html
http://radioatipiri.blogspot.com/2011/03la-luchadora-carmen-rosa-incursiona+enhtml.html
http://radioatipiri.blogspot.com/2011/03la-luchadora-carmen-rosa-incursiona+enhtml.html
http://radioatipiri.blogspot.com/2011/03la-luchadora-carmen-rosa-incursiona+enhtml.html
http://radioatipiri.blogspot.com/2011/03la-luchadora-carmen-rosa-incursiona+enhtml.html
http://radioatipiri.blogspot.com/2011/03la-luchadora-carmen-rosa-incursiona+enhtml.html
http://radioatipiri.blogspot.com/2011/03la-luchadora-carmen-rosa-incursiona+enhtml.html
http://radioatipiri.blogspot.com/2011/03la-luchadora-carmen-rosa-incursiona+enhtml.html


Reinaga, F. (1967).El indio y el cholaje boliviano. La paz: Ediciones PlAKK.  

Rivera, S. (1996).Bircholas. Trabajo de mujeres: explotación capitalista y opresión 

colonial entre las migrantes aymaras de La Paz y El Alto. La Paz: Mama Huaco.  

Rivera, S., Lehm, D. A., PaulsonS., Yapita J. (1996). Ser Mujer indígena, chola o 

birlocha en la Bolivia post- colonial de los años 90. Ministerio de Desarrollo Humano. 

S. Nal. De Asuntos étnicos, de género y generacionales. La Paz.  

Rivera C. S., Lehm A. Z. (2013). Lxsartesanxslibertarixs y la ética del trabajo. Ed. 

Tinta limón y Madre selva,  205 p., Buenos Aires, Argentina.   

Rivera, C. S. (1927). Las actividades comunistas en la clase indígena. En: El tiempo, 

Sucre, 4(8). Bolivia.  

Rivera S.(1996). Ser mujer indígena, chola o birlocha en la Boliviapostcolonial de los 

años 90.Subsecretaría de Asuntos de Género. Ministerio de Desarrollo Humano, La 

Paz.  

Robinson W. M. (1905): Bolivia. The central Highway of South American, a land of 

richresources and variedinterest. Philadelphia: George Barrie&Sons. 

http://www.giogetta.ch/php.  

Rothschild, J. (1981): Ethnopolitics. A Conceptual Framework. Nueva York: 

Columbia UniversityPress.  

Salgueiro,  E. (1999). Mujeres rurales en Bolivia: “juntas por la dignidad de nuestras 

vidas. CIDEM, p.128, La Paz.  

Sánchez C. W. (2012). Robado corazones: la mujer en la música boliviana. Ed. 

Gente Común, La Paz, Bolivia.  

Sahonero, L. (1987). El Traje de la Chola Paceña. La Paz. Los Amigos del Libro.  

Salazar C. (1999).Mujeres Alteñas: espejismo y simulación en la modernidad. El 

Alto: Centro de promoción de la mujer Gregoria Apaza.  

http://www.giogetta.ch/php
http://www.giogetta.ch/php


Saravia J., Sandoval G. (1991). Jach`auru: ¿La esperanza de un pueblo? Carlos 

Palenque, RTP y los sectores populares urbanos en LA Paz. La Paz: Instituto 

Latinoamericano de Investigadores Sociales y Centro de Estudios & Proyectos.  

Soruco S. X. (2012). La cuidad de los cholos. Mestizaje y colonialidad en Bolivia, 

siglos XIX y XX. La Paz: PIEB/IFEA.  

Soruco S. X. (2002). Teatro Popular en Bolivia. La afirmación de la identidad chola 

a través de la metáfora de la hija prodiga. IEP, Instituto de Estudios  

Peruanos,  Lima,  Perú.  Doc.  de  trabajo  /  Informes.   

http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d  HYPERLINK 

"http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe- 

009&d=HASH01e49605fa814da049c65691"&  HYPERLINK  

"http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe- 

009&d=HASH01e49605fa814da049c65691"c=pe/pe-009  HYPERLINK  

"http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe- 

009&d=HASH01e49605fa814da049c65691"&  HYPERLINK  

"http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe- 

009&d=HASH01e49605fa814da049c65691"d=HASH01e49605fa814da049c65 

691#  

Toranzo C. (1991). Burguesia chola y señorialismo conflictuado. La política del 

silencio, ILDIS, Facultad de Economía, La Paz.  

Spencer, P. (1985). Society and the dance. The social anthropology of process and 

performace. Cambridge UnivesityPress.  

http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691
http://biblioteca.clacso.edu.ar/gsdl/cgi-bin/library.cgi?a=d&c=pe/pe-009&d=HASH01e49605fa814da049c65691


Stephenson, M. (1999). Gender and Modernity in Andean Bolivia. Austin: Univerity 

of Texas Press.  

Taller de historia y participación de la mujer (Tahipamu). (1986).Polleras libertarias. 

Federación Obrera Femenina 1927 -1964, ed. Mimeografiada, pp. 79, La Paz.    

Urquizo S. C. (1977). Grandiosa Festividad del Gran Poder. En: Beltrán Heredia, 

Augusto y otros (ed.): Carnaval de Oruro, Tarabuco y  Fiestas del Gran Poder, La 

Paz y Cochabamba, Los Amigos del Libro.  

Wadsworth, A. C., Dibbits I. (1989). Agitadoras de buen gusto. Historia del Sindicato 

de culinarias (1935-1958), Tahipamu-hisbol, La Paz.   

Yanque, C.  (2006).CholaPaceña. Documento inédito de investigación, La Paz, 

Unidad de Folklore y Patrimonio Intangible –DPIPC-OMC.  

Zalles, O. (2017) Mircy. Historieta, VI Concurso Municipal de Historieta, Gobierno 

Autónomo Municipal de La Paz.  

  

  

  

  

  

  

  

 

  



HACIA LA POSIBILIDAD DEL MALLQUI CONTEMPORÁNEO  

Ramiro Bello Gómez, Alejandro Coca Portugal  

Resumen  

El breve estudio está centrado en proporcionar la posibilidad de la continuidad de 

los mallquis como símbolo ordenador del mundo, bajo el cual los colectivos se 

amparan para poder legitimarse como propietarios de espacios como de ideologías. 

Estas entidades se las reconoce actualmente a partir de la abstracción o 

conceptualización del ídolo “familiar” al cual se adscriben los actores sociales para 

poder encontrar o concretizar una identificación social. Para esto se ha optado por 

hacer el análisis de posibles personajes que serían mallquis contemporáneos a 

través de rasgos que los demarcarían como tales. Este análisis fue hecho 

independientemente de su obra en vida, para poder entenderlos solo a partir de su 

muerte y el mito que deviene de esta.  

Palabras Claves:  Mallquis, Identidad, Estudios Materiales.  

“Juan Luis: Mi querido Chambi no pases cuidado (…) tus 

venerables antepasados no harán más que cambiar de 

residencia a un sitio preferente de un museo. Sí tú supieras  que 

es la ciencia, aplaudirías mi proceder que no tiene más objeto 

que el de reunir datos y elementos valiosos para restaurar el 

pasado.  

Chambi: Yo no sé niño, eso que dicen ciencia, pero mi deber y 

el cariño que me mereces me obligan a pedirte que dejes la 

ciencia para tu ciudad y que no la traigas a estos campos dónde 

solo imperan las fuerzas misteriosas de mi raza.” (El Tesoro de 

los Chullpas. Díaz Villamil, Antonio. 1921)  

Se puede conceptualizar la historia de la ciudad de la Paz en su contexto, espacial-

cultural,  de muchas maneras, como la historia de su relación con otras regiones, o 



la historia de las relaciones al interior. También se puede pensar la historia como la 

de sus pobladores, de sus objetos, de sus tipos de economía o sus sistemas 

políticos, sin embargo, vale la pena hacer un acercamiento desde su mundo 

ideológico, concretamente desde un arquetipo andino al que se le denomina mallqui.  

Este breve estudio tiene como pretensión –quizás algo ambiciosa- de estudiar a 

estos personajes idílicos como son los, ya mencionados, mallquis como constantes 

históricos. Estos son una suerte de “demiurgos” en lo que vendría a ser el mundo 

aymara de los cuales se tiene información escrita desde las crónicas, pero que, con 

seguridad, existen desde mucho antes del arribo de los españoles a estas tierras. Y 

que persisten hasta el día de hoy con rasgos cambiados, algunos más modificados 

que otros.  

Bien se los podría caracterizar de muchas maneras a partir de sus rasgos, pero lo 

que parece factible y continuo  son dos factores que determinen su importancia 

como entidades ordenadoras y cosmogónicas. El primer factor es en cuanto a su 

parentesco, que define su importancia dentro una sociedad (la de La Paz) en el que 

aún existen remanentes del ayllu. Nos referimos con este último como la familia que 

no necesariamente es sanguínea. Se podría entender como la familia como principio 

social donde el espacio compartido es a partir de relaciones de parentesco. En todo 

caso una familia simbólica que se auto-identifica a partir de un antepasado en 

común (Albarracín 2007). Y el segundo factor de análisis, es en cuanto al ejercicio 

de mitos que se formulan a partir de hechos ocurridos de maneras diferentes, o bien, 

de hechos nunca ocurridos. Asumiendo que el mito se hace efectivo solo en su 

contexto. Es decir que estas narrativas son discursos que se suscitan  solo a partir 

de los valores de una sociedad que tiene valores establecidos solo funcionales en 

su contexto. Como por ejemplo, mitos de personajes con cargos militares, cuando 

ser militar era un valor social de estatus; o de los intelectuales, que solo su mito se 

formula debido a estos valores en una sociedad que privilegia, de alguna manera, a 

este tipo de conocimiento.  

Este análisis se justifica a partir de su materialidad. Asumimos, primero, que la única 

manera de estudiar el pensamiento es solamente desde cómo se manifiesta este 



(Jung 2012) y, segundo, desde como este se encarna en la materia, pues el mito 

busca encarnarse (del Prado 2008). Entonces el estudio se construye con la 

abstracción de datos bibliográficos y con breves reseñas y estudios materiales 

donde se encarnan los mitos.  

El concepto de mallqui y el mallqui contemporáneo  

En el sentido más estricto, mallqui corresponde a un tipo de personaje mítico que 

es el antepasado común de los miembros de un ayllu, y este solo se consolida como 

una agrupación de parientes comunes. Por lo general, la manifestación material de 

este personaje, o estos personajes, es el de una  

“momia” o una chullpa. Y estos eran y son venerados, y homenajeados, 

ofreciéndoles comida u otro tipo de ofrenda.  

Usualmente se relaciona a las panacas incas como una forma de ayllu, en el que 

cada fundador corresponde al mallqui que igualmente se figuran en forma de 

momias y participan de la vida social (Couture 2008). Sin embargo es difícil 

comprobar si estas dos formas de congregaciones políticas tienen un mismo origen.  

Por otro lado, y esto ya como tema fundamental del estudio, el sistema de 

personajes reales con un contenido narrativo como estimulante social a la 

identificación, es elemento cultural, sí se quiere, que se mantiene en una sociedad 

“mestiza”, donde se amalgaman las creencias del mallqui pero con factores de una 

sociedad occidental en un mundo globalizado. En este caso se sintetizan las 

“memorias cercanas” y “memorias lejanas” (Halbwachs 1992; Couture 2008) al 

reconocer personajes fijos, deidades menores de alguna manera, o héroes de los 

que se recuerda cercanamente su figura, pero los cuales son exaltados como 

personajes memoria lejana al ser abigarrados de mitos. Es por ejemplo el caso de 

muchos personajes familiares que bajo su figura se mantienen y estructuran sus 

descendientes. Incluso muchos de los valores que son reconocidos como virtudes 

se desprenden del personaje mítico, su mallqui.  



Cabe destacar que los valores que se reconocen son relativos, también, a una 

sociedad que reconoce estos como virtudes. Como anteriormente mencionábamos, 

el ser militar, el ser un reconocido intelectual, el ser un político afamado y querido, 

por lo que esto esta estrechamente vinculado con el momento político en el que 

surge el personaje.    

Ejemplos de mallquis (ancestros) arqueológicos e históricos    

En la zona andina es importante entender la complejidad de las relaciones 

interpersonales, las formas de organización tuvieron en origen y durante mucho 

tiempo una estrecha relación con la organización familiar, Rigoberto Paredes (1976) 

recupera la creencia de los Achachilas como: “antepasados que originaron la vida 

de cada pueblo” (Paredes:1976,35) incluyendo dicha interpretación en la leyenda 

Inka en la cual Viracocha crea a los hombres y les da la vestimenta y el lugar en 

donde nacerán, siendo estos montañas, arroyos ,fuentes , picos nevados , etc.  

Entonces la figura del antepasado es una imagen mítica y prevaleciente en los 

andes, relacionada estrechamente a esa lógica andina que se fue construyendo a 

lo largo de los siglos, por eso no debe sorprendernos como esta va apareciendo en 

diferentes formas a lo largo de la historia de los andes.  

Durante las culturas del formativo (Chiripa particularmente) vemos al ser humano 

como sacrificio sobre esto nos ilustra el descubrimiento de una mujer decapitada 

como ofrenda en el templete hundido de Titimani (Portugal, 2013 [1998], 68) y no 

aparece una construcción de veneración como antepasado a diferencia del culto a 

las Huacas y Montañas que si esta institucionalizado.  En Tiwanaku es común el 

entierro de personas bajo las zonas residenciales  sobre este particular Janusek nos 

menciona:  “la actividad mortuoria no estaba limitada a los cementerios formales 

(…) estaba ligada estrechamente a la vida cotidiana “ (Janusek:2001, 282) , por otro 

lado existe otros tipos de relaciones con los restos humanos como se evidencia en 

el descubrimiento de huesos humanos esparcidos por Akapana (Manzanilla, 1992, 

73) quizás como ofrenda aunque resalta el hecho que no fueron ejecutados para 

dicha ceremonia más bien parece que se utilizaron cuerpos de personas ya 



fallecidas,  quizás como interpretaba Kolata (citado en Manzanilla 1992,82) fuesen 

“esqueletos de huacas capturadas.” De ese pensamiento rescatamos que quizás 

fuesen ancestros (no necesariamente capturados de otros pueblos) ofrecidos a la 

pirámide.  

El culto a los muertos se hace más evidente después del colapso de Tiwanaku en 

el llamado intermedio tardío (1100- 1450) durante el apogeo de los grupos Aymaras 

quedando como testigo de esta práctica las Chullpas (cuerpos momificados) y sus 

respectivas torres funerarias.  De la misma manera a la llegada del Inkario se 

mantiene el culto a los muertos, pero las relaciones de los Inkas y las chullpas 

Aymaras son complejas y diversas pues van desde apropiación de las mismas, 

reemplazo por chullpas Inkas o la simple destrucción.  

Este resumen realizado a groso modo intenta ilustrar de forma breve como a lo largo 

de la historia de los andes se mantiene una fuerte creencia respecto  a los 

antepasado y es posible vislumbrar que alrededor de estas figuras se generaban 

relaciones sociales y formas de identidad comunales y quizás también familiares.  

Nos parece importante resaltar que el concepto de  Achíchala sigue funcionando 

hasta el día de hoy en el imaginario de los andes, los cerros y montañas tiene 

actitudes humanas es decir pueden ofenderse así como beneficiar a sus seguidores, 

lo cual nos muestra que los ancestros y los antiguos dioses no han muerto pues se 

les consigna celebraciones y ofrendas en muchos lugares y se mantienen vigentes 

en el imaginario popular. Estas persistencias nos acercan a entender de mejor 

manera la gran importancia que tuvieron dichas figuras pues la construcción 

ideológica que representan sigue funcionando hasta el día de hoy.  

Es importante también mencionar algunos ejemplos posteriores a la conquista 

respecto a este tipo de relación con los ancestros, por ejemplo, Tupac Amaru solía 

realizar sus disertaciones cerca los cementerios según Esteban Escorcena 

escribano del mismo Tupac Amaru (Citado en Hidalgo; 1983, 13). El mismo 

historiador recupera del diario de Esteban Losa la siguiente cita en donde hace 

referencia a Túpac Katari.  



“Al principio persuadió a los rebeldes sus sequazes, que todos los que muriesen en 

las batallas resucitarían a los tres días y se arrimaba a las sepulturas antiguas de 

los gentiles cuias ruinas existen en todo el Peru y a grandes vozes decía, ya es 

tiempo que bolvais al mundo para ayudarme”    (Losa en Hidalgo, 1983, 13). 

Esta revalorización de los antepasados no es casual, es una compleja interacción 

del ser andino con su historia y con su configuración cultural, misma que prevalece 

en esencia a través del tiempo, sobreviviendo a diferentes embates históricos.  

Este tipo de ejemplos nos revela a estos antepasados llamados mallquis por la 

arqueología como seres multifacéticos, desde seres míticos que dan origen a las 

comunidades y las protegen (como los Achachilas) hasta entes particulares como 

las chullpas que son momificados y colocados dentro torres funerarias alrededor de 

las cuales se realizan ceremonias varias y que permiten al antepasado generar 

relaciones sociales en el presente.  

Y esta es la figura a la que apela Tupac Katari a este ancestro cuya relación es de 

protector/humano, el mismo entendía que este ser debería levantarse y pelear para 

derrotar a los españoles, es decir no es un ser inerte, aun es parte de la sociedad, 

es decir que  también puede relacionarse con su comunidad a través del tiempo 

quizás con nuevas funciones (una re funcionalización del muerto) pero sin dejar de 

ser parte activa de su grupo social.  

Para concluir este aparatado nos parece menester hablar de celebraciones de 

raigambre histórico que aún perviven, lo haremos superficialmente ya que 

tenderemos un apartado específico para ejemplo actuales, pero señalamos la fiesta 

de “Todos Santos” y su relación con la fiesta de las “ñatitas” en donde se tiene una 

relación diferente con la muerte es decir se entiende que los muertos regresan a 

pasar un tiempo con sus familiares. Por otra parte, las “ñatitas” son objetos de 

adoración a las cuales se realizan peticiones de cuidado o de cualquier otra 

necesidad. Esto muestra un espacio de supervivencia del pensamiento andino  

respecto a la muerte pues estas ideas y conceptos no son de origen occidental 

también nos ayuda a ilustrar la mencionada re funcionalización del muerto y este 



como agente vivo capaz de interactuar con el presente. También es interesante 

expresar que las denominadas “ñatitas” también deben ser atendidas y cuidadas o 

se corre el riesgo de ser castigado por ellas, es decir tienen actitudes humanas tal 

y como los Achachilas.  

Ejemplos modernos  

Para poder tener un acercamiento propio hacia estos tipo mallquis hemos reparado 

solo en los posible y evidente ver en nuestro contexto, valga la redundancia.  Es 

decir resaltando el fervor a estos personajes independientemente de su obra, la cual 

no está necesariamente relacionado con los mitos que se crean a partir de su 

muerte.  

Pedro D. Murillo/Eduardo Abaroa  

Mito  

Murillo  

La Coyuntura que crea la Revolución del 16 de julio posibilita y reclama la aparición 

del mártir, que es asesinado por el enemigo reconocido (Corona Española), Criollo 

considerado en el mito criollo mestizo. Se recuerdan sus últimas palabras: “La tea 

que dejo encendida nadie la podrá apagar”.  

Abaroa  

Héroe Nacional, relacionado a la defensa de Calama, ejecutado por el ejército 

chileno en la invasión de 1879, considerado un defensor de la patria, su leyenda se 

acrecenta en momentos de nacionalismo. Se recuerdan sus últimas palabras: 

“¿Rendirme yo? ¡Que se rinda su abuela carajo!”.  

Homenajes (materialización del mito)  

Murillo  



Estatua  

La plaza en donde fue ejecutado pasa a ser la plaza de armas de la ciudad, es 

homónima al mártir.  

Sus cenizas se conservan en la catedral principal de la paz , su casa se convierte 

en museo, el 16 de julio se celebra el día de La Paz, en conmemoración de la 

revolución liderada por el, en el marco de dicha conmemoración las autoridades 

nacionales y regionales encienden una tea en la Plaza principal.  

Abaroa  

Avenidas, Plaza con su nombre, museo del mar, himno en su honor, desfile en el 

cual participan las cenizas de esta figura, mismas que fueron repatriadas.  

  Luis Espinal Camps /Marcelo Quiroga Santa Cruz  

Mito  

Luis Espinal Camps/Marcelo Quiroga Santa Cruz  

La semblanza de los dos personajes es transversal a los luchadores sociales de la 

época de las dictaduras, sin embargo, los dos convergen en factores que se 

reconocen socialmente como valores-virtudes. Por ejemplo su inclinación hacia el 

socialismo o su afinidad al arte, al periodismo o a la ciencia.  

El mito es su lucha, de la cual no se enseña en los colegios más que como viñetas 

de luchadores sociales, defensores de los derechos humanos e incluso opacando 

su afinidad al socialismo. Se los ha recuperado socialmente como luchadores por la 

democracia más que por sus actos concretos. En el caso de Marcelo Quiroga Santa 

Cruz, hasta se ha ocultado su cercanía con el partido de la Falange Social Boliviana 

o el Partido Social Demócrata.  



Vale explicar que tan solo sus figuras transgredidas y reducidas bastan como mitos: 

Luis Espinal – El cura jesuita que fue impulsor de los jóvenes para una vida digna y 

con coherencia política y defensor de los sectores populares menos favorecidos.  

Marcelo Quiroga Santa Cruz – Abogado defensor del campesinado y los obreros.  

Homenajes (materialización del mito)  

Luis Espinal Camps  

Cual Chullpa en las laderas altas del valle de la ciudad de La Paz se yergue un 

monumento justo donde se ha encontrado el cuerpo de Luis Espinal tras haber sido 

torturado y muerto por la dictadura de García Mesa (1980). Este icono esta tal como 

se lo quiere recordar, con su chullu y cabello largo despeinado por el viento del 

altiplano. Este homenaje resalta el espacio donde fue encontrado su cuerpo, lo que 

parece exaltar la vuelta a donde su cuero permaneció. Este interés es símil los 

mencionados monumentos Chullpas, los edificios donde descansaban los cuerpos 

de los antepasados que bien podrían permanecer ahí por las mismas razones.  

Por otro lado existe en la Cinemateca Boliviana de la ciudad de la Paz de la cual 

Espinal fue impulsor y director se encuentra una sala homónima al jesuita.  

Marcelo Quiroga Santa Cruz  

Más de las que se pueden contar con las manos son los homenajes e instituciones, 

calles, plaza, e incluso una ley que poseen su nombre. Por supuesto esta última se 

hace vigente por la profesión del político. Pero todo un conjunto de obreros y 

socialistas se identifican con este personaje son contar con los militantes de lo que 

fue el Pastido Socialista y el Partido Socialista 1 (PS1).     

Como se construyen las relaciones y porque  

En el caso de Murillo Y Abaroa se los considera mártires y héroes nacionales, 

reconocidos por sus esfuerzos en pro del Estado-nación (Revolución emancipadora 

y defensa del territorio nacional respectivamente) en el caso de Murillo se construye 



no solo una leyenda a su alrededor sino también un santuario en el lugar de su 

ejecución, sus cenizas se conservan en el mismo lugar en la catedral, generándose 

una interesante relación (consiente o no) de cuerpo/espacio de homenaje. Lo cual 

a nuestro entender muestra aun esos vínculos con el pensamiento andino, si bien 

existe un notable mestizaje en el imaginario colectivo perviven ciertos conceptos 

que permean toda la ceremonia alrededor de dicho personaje.  

Por otro lado en el caso de Abaroa se da un fenómeno interesante pues desde su 

repatriación se realizan desfiles con las cenizas de dicho mártir, es interesante pues 

vemos que se considera importante y respetuoso que “participe” de las ceremonias 

en conmemoración de su inmolación, esta participación activa del cuerpo, en este 

caso cenizas nos da pie a considerarlo dentro de un marco de reminiscencias de 

antaño pues el uso activo de las cenizas nos recuerda a las chullpas llevadas en 

andas para diversas ceremonias en el pasado andino.  

En ambos casos se construyen relaciones sociales que generan identidad y es 

posible reconocerlos como antepasados mítico,  es decir parte de la paceñidad se 

evoca en la figura de Murillo (en conocer la historia, sus últimas palabras, el desfile 

de teas, etc) se construyen estas relaciones de reconocimiento propio y del otro en 

la participación de las ceremonias específicas como algo que va más allá de la 

política por ejemplo, esto se ve retratado al tener a figuras políticas de diferentes 

corrientes y/o posiciones juntas rindiendo tributo en la plaza de armas, espacio 

mitificado también por ser el lugar de muerte y posteriormente de descanso de 

Murillo y algunos mártires. Esta relación espacio de muerte/ lugar de tributo es 

importante pues se constituye como una surte de santuario hacia donde se 

peregrina (el desfile de teas pasa por plaza Murillo) y le donde se le rinde tributo a 

su estatua.  

El caso de Abaroa es interesante pues a pesar de repetir muchas de las relaciones 

que se construyen con Murillo, se va más allá y se le da un espacio preferencial a 

sus cenizas en los desfiles, es decir las relaciones que se generan en estos espacios 

están mediadas por la presencia material del mártir, su “participación” en el desfile 



como acto de respeto, lo cual tiene algunas diferencias con la imagen occidental de 

respeto al muerto dejándolo en su tumba, desde esta visión no es bien visto la 

manipulación del muerto.  

Entonces entendemos que esta idea de la participación de las cenizas está 

enmarcada en cierta forma con las reminiscencias andinas al culto al ancestro en 

donde se considera que le cuerpo puede y debe participar en algunos actos.  

Conclusiones  

Es evidente que la raigambre andina permanece en la sociedad Boliviana en 

particular en el caso de mártires que funcionan como generadores de identidad y de 

otro tipo de relaciones sociales, estas supervivencias se hacen evidentes cuando 

se hace desfilar las cenizas de Abaroa por ejemplo, cuando la lógica occidental 

manda dejar a los muertos intactos (cualquier hecho contrario seria profanación ) es 

interesante pues el desfile se hace basado en presentar  respeto es decir: al realizar 

una procesión con el Ancestro mítico la línea que divide a Mártir y Mallqui se hace 

tenue.  

Quizás no hay tanta diferencia entre una comitiva Inka o Aymara desfilando con una 

Chullpa en andas a el ejército Boliviano desfilando con las cenizas de Abaroa un 23 

de marzo.  

  

  

  

  

  

  



  

  

HIJOS BASTARDOS EN COLONIA  

 Lucio Mamani Callisaya.   

. Resumen  

En el artículo se estudia el proceso de mestizaje en la colonia, como las reglas 

impuesta por la iglesia católica en lugar de frenar el comercio sexual más bien alentó 

a que la población española mediante abusos, vejaciones, acosos y porque no por 

medio de apasionado amor trajera al mundo a una gran cantidad de hijos fuera de 

la ley "hijos bastardos" que luego tuvieron que ser legitimados por la ley. Hijos mal 

habidos que por su parte tuvieron que vivir peripecias en una sociedad que los 

discriminaba.  

Palabras claves: Bastardo- ilegítimo- matrimonio- monogamia.  

Introducción  

La introducción de valores culturales europeos, especialmente con la imposición  de 

la religión católica, ha mutado enormemente los valores culturales indígenas. La 

expansión y reconocimiento de nuevo territorio de americano por los españoles, no 

solo significo el dominio político y explotación económica de las poblaciones 

indígenas, sino que también implico la transformación de las pautas culturales. Esto 

posteriormente paso a soportar las mujeres dentro de la colonia simbólicamente 

convertido inferior ante su marido. Fue posible para mayor acercamiento a los 

pueblos originarios para indagar  sobre sus características de vivencia diaria.  

La transición del mundo prehispánico al mundo colonial significo una modificación 

de la posición de los hijos bastardos. Hay que escudriñar para encontrar algunas 

breves referencias, de hijo bastardo, que no ha logrado llamar la atención en las 

disciplinas ciencias sociales. Con el propósito de contribuir a despertar el interés de 



una tema de tanta importancia, y de contribuir algunos elementos al estudio de una 

de las manifestaciones vivenciales de las diferentes épocas de los seres humanos. 

No existe el prejuicio de la virginidad de la mujer antes de la colonia.  

Los hijos nacidos fuera del matrimonio en periodo colonial se le denominaba 

mediante las crónicas coloniales y por historiadores contemporáneo, bastardos, 

hijos  naturales, hijos ilegítimos y mestizo según Bertonio, bastardo, hathjata isvalla 

– hatjata, adulterado bastardo y por las memorias históricas orales el concepto de 

isvalla se les nombra a aquellos(as) que no tienen padre y madre es decir son 

huérfanos (wajcha), de todo esto se entiende hombre engendrador a la concubina 

o a la mujer ilegitima.  

Hijos naturales en el incario  

La poligamia como institución familiar, estuvo presente en el pasado prehispánico. 

La mujer legitima reconoce a lo que es ilegítima o concubina, con toda  las 

características de la mujer, con hijos. Como se entiende, el matrimonio polígamo 

era generalizado. “Marmichasitha; casarse, o amancebarse, porque  marmi, 

significa ambas cosas, mujer legitima y también manceba” (Bertonio; 1984: 218). En 

la sociedad incaica, se entiende que estaba estructurada en la posición de la mujer, 

el número de mujeres que podían tener, cada varón, casi generalizado en todas las 

clases sociales por lo menos dos, y por encima con números variados de mujeres.  

“Un indio pobre tuviese dos mujeres y los otros que tenían puestos por mitimays 

tenían dos mujeres” (Poma; 1980: 164). “Pero es bien saber que no tenían por 

adulterio tener muchos mujeres o mancebas, ni ellas tenían pena  de muerte  si las 

hallaban con otros, sino solamente la que era verdadera mujer con quien contraía 

matrimonio” (Acosta; 2008: 218).  

Los hijos legítimos y bastardos, cumplían obligaciones casi iguales, de esta forma 

eran reconocidos socialmente en los ámbitos culturales, políticos y religiosos. Al 

referirse a los hijos de Guayna Capac, tuvo solo un hijo legítimo el Huáscar Inca, 

según Guamán Poma, tenía  10 hijos bastardos con diferentes mujeres mancebas.  



Según Bertonio, Bastardos son aquellos hijos(as) que no tienen padre, son 

huérfanos (wajcha). Tener hijos era normal, se decía de ellos sino que es hathata 

iswalla, porque era querido por los ceques (dioses andinos), ciertamente ellos son 

sufridos. A base de esto el ayllu, como una organización social, productiva y cultural 

de las sociedades indígenas se constituía un sistema de trabajo y producción. Esta 

cultura se enseñaba, “Que los padres daban a sus hijos cuando eran niños una 

mujer que le limpiase y sirviese hasta que tenía edad, y antes que los casasen, estas 

amas les enseñaban vicios y dormían con ellas” (Cobo; 1964: 249). Esta 

característica de las relaciones íntimas, ha sido de gozar durante la juventud de 

cierta libertad sexual, en algunas oportunidades era parte de fiestas ceremoniales.  

Es decir son hombres que engendran a la concubina, ciertamente esta estructura  

de amancebarse y tener hijo en distintas mujeres, fue como una cultura, que no se 

puede ver como algo malo ni irónico, en este sentido, hasta  un indio pobre tenía  

dos mujeres y varios hijos, indudablemente no era malo. Por lo cual, la mujer tenía 

las relaciones sexuales libre, por lo cual, tener hijos(as) era bien venido, porque era 

fuerza de trabajo, no tener hijo era malo, de esa manera la virginidad  de la mujer 

no era tan importante ni controlado, la sexualidad era libre (Armaz; 2001). Esta 

característica de las relaciones íntimas, ha sido  de gozar durante la juventud de 

cierta libertad sexual, en algunos oportunidades era parte de fiestas ceremoniales.  

 Hijos ilegítimos o naturales en colonia  

La intimidad sexual de españoles con mujeres indias hubo como un producto 

humano, que designaron como mestizo. Los mestizos a principio de la colonia se 

fue construyendo, una raza separada, diferente, “es significativo que en el siglo XVI 

mestizo e ilegitimo se usaba frecuentemente como términos sinónimos” (Haring; 

1947: 287).    

Fueron hijos(as) de las violaciones, regadas por los caminos, concebidos por un 

soldado español que estaba de paso que nunca llego a saber de engendrado, la 

ilegitimidad, siempre fue, capaz de reproducirse sobre todo en mayor cantidad. Ser 

mestizo, “no era mismo ser un mestizo abandonado en el vientre de la madre que 



otro reconocido y criado del padre. Si este era encomendero, rico y soltero, aunque 

viviendo en concubinato con la madre alumbraban mejores perspectivas” (Presta; 

2004: 43). Pero al igual entre los españoles, los hijos naturales o adulterados 

constituyeron un lugar común, para ser educados, si estaba reconocido por el padre. 

“Asimismo, don Francisco decía que Angelina Cuña, india natural de Copacabana, 

“está preñada de seis o siete meses y el póstumo que tiene es mi hijo” al que 

reconocía por “bastardo”, mandándole otros 500 pesos. Si fuere varón, ordenaba 

que su hijo don Juan lo doctrinara e hiciera buen tratamiento, como a su hermano” 

(Presta; 2008: 54). “Los hixos a criarse en poder de sus madres, las cuales los han 

criado en vicios y pasatiempos, por dos cosas: la una por su natural y tierna 

inclinación, y la segunda, por pensar que en vedándoles algo de lo que quieren, se 

han de morir, y con ellos la renta de los indios que se acaba con su vida” (Ibidem: 

55).  

Quispe Sisa, es una de las princesas, que ha sido trasladado para acompañar a su 

medio hermano Atahalpa. El Inca Atahualpa entrego en matrimonio a él Francisco 

Pizarro a su media Hermana Quispe Sisa, es muy joven, aproximadamente 

calculando de 17 ó 18 años, el conquistador se quedó complacido, y fue bautizado 

con el nombre de Inés Huaylas Yupanqui; Francisco Cilan, Julio Esteban; dan el 

argumento, el conquistador Francisco Pizarro lo nombra Isabel de Huaylas 

Yupanqui. Lo cierto la princesa llenó de alegría al conquistador, al darle dos hijos, 

“en 1534 dio a luz una niña, a la que bautizaron Francisca, (Pizarro Yupanqui) y 

después en 1535 al nacer su hijo Gonzalo” (Martin: s/f), Pizarro Yupanqui que murió 

siendo niño. Posteriormente se ignora que causas propiciaron la separación el 

conquistador y la princesa.  En los años 1537 ó 1538, la princesa Ines Huaylas se 

casó con el Amuero, su situación quedo resuelto.  

Despues de esta boda, “separó a sus hijos Francisca y Gonzalo de la princesa (Ines 

Huaylas) y los puso bajo la tutela de su cuñada Ines Muñes, argumentando que al 

lado de Ines los niños serian educados en la cultura española y en la religión 

cristiana” (Ibidem). El Francisco Pizarro no se equivocó de alegarlo a su prole, su 

cuñada Doña Ines Muños, los cuidó y dedicó a formarlos y protegerlos.  

http://www.chdetrujillo.com/


El conquistador Francisco Pizarro, después de la boda de Ines huaslas y Ampuero, 

toma como mujer a la princesa Cuxirimay Ocllo y fue bautizado con nombre de 

Angelina, presumiblemente entre 1538 y 1539. La princesa Angelina era mujer de 

Inca Atahualpa, el matrimonio duró muy poco tiempo apenas 11 meses, en esta 

circunstancia la princesa era de 11 a 12 años, hay hipótesis estuvo presente cuando 

fue ejecutado el Atahuallpa. El Francisco Pizarro y Angelina tuvieron 2 hijos: 

Francisco que nació entre los 1539 y el Juan en los 1540, sobre todo la Angelima 

tendría sobre sus 18 años. Dado que, en su testamento de Francisco Pizarro, lo 

nombra como herederos suyos a sus dos hijos que tuvo con Ines Hualas, no se sabe 

de la segunda nupcial.  

“Cuando francisca contaba 7 años de edad, el 26 de junio de 1541, los Almagristas 

al mando de Juan Rada y de Diego de Almagro, “el Mozo”, dan muerte en su propia 

casa a Francisco Pizarro y a su hermano Francisco Martin de Alcantara” (Cillan, 

Ortega y otros: 130).  

El Don Hernando Pizarro, está preso en castilla, en el cárcel la Mota, en esta misma 

estaba encerrada la Reina de Castilla, la Doña Juana, tenía el apodo “la loca”. En 

esta reclusión penitenciaria, el Hernando Pizarro fue autorizado a convivir con dos 

damas de la sociedad de Medina del Campo, Isabel de Mercado y su tia. De este 

convivir y de unión, “ nacieron dos hijos de Hernando Pizarro e Isabel de Mercado, 

el niño murió muy joven y la niña llamada Isabel convivió en el cárcel de la mota. Al 

cabo de un tiempo don Hernando de canso de Isabel Mercado y la recluyo en un 

convento”( Cillan, Ortega y otros; 133).  Casi por estas misma fechas , la Francisca 

Pizarro llega, donde su tío Hernando, en el castillo de la mota (carcel), meses 

después la sobrina y el tío se casan.  

El Hernando Pizarro, fue el único sobreviviente de los hermanos Pizarro. “Hernando, 

contrajo matrimonio en España con su sobrina doña Francisca, hija y heredera 

universal del marques don Francisco Pizarro y de la princesa inca doña Ines 

Yupanqui Huaylas”( Cillan, Ortega y otros;    : 131), la Francisca contaba de 18 años 

y su tio de 52 años, ambos quedaron como únicos herederos sobrevivientes. En 

este circunstancia, procrearon 5 hijos: Francisco, juan, Gonzalo, Isabel e Ines 



Pizarro Pizarro. “Francisca Pizarro se embarca hacia la península española en 1551 

con 17 años de edad, bajo el cuidado de  

Francisco de Ampuero, marido de su madre Doña Ines Huaylas” (Cillan, Ortega y 

otros;    :133). En el viaje, a Sevilla, la Francisca, “se gastará 72 maravedies en ropa 

y 17 maravedies en joyas toledamas. A parte de sus objetos personales, comprará 

una vajilla de plata para su servicio, candelabros y platos, saleros de plata, etc., 

gastándose dos mil ducados en oro, …” (Ídem: 133). Estas lujosas de inversión, la 

Francisca había viajado a España para poder administrar los bienes de la familia sin 

necesidad de curador, el viaje fue en 15 de marzo de 1551.  

Desde el Concilio de Trento (1545-1563), se enriquecieron las disposiciones de los 

principios cristianos; y de la vida familiar, “así es que los niños, aun los que nacen 

de padres bautizados, tienen  necesidad de recibir el bautismo”. El marido tiene que 

ser fiel a su esposa, no puede habitar desamparado de la primera mujer y no puede 

estar muchas veces con varias mujeres.  

Entre las mujeres indígenas se encontraban en los principales damnificados, de 

muchos abusos sexuales, a principio de la colonia  los encomenderos desvirgan a 

los doncellas  y fuerzan a las casadas, “…así se hacen grandes putas las indias. 

Los curas  de los pueblos les  obligan a servir como trabajadoras, prostitutas o 

amantes: se juntan a ellas para hacerlas mancebas y tener una docena de hijos y 

así multiplicar los mestizos…” (Armas; 2001: 690).  

La intimidad sexual de españoles con mujeres indias hubo como un producto 

humano, que designaron como mestizo.  Los mestizos a principio de la colonia se 

fue construyendo, una raza separada, diferente, es significativo que en el siglo XVI 

mestizo e ilegitimo se usaba frecuentemente como términos sinónimos. En aquellos 

primeros días de la conquista, cada español o conquistador podía engendrar 

diariamente un hijo, mientras las mujeres indias solo pueden ser madre una vez al 

año. Los propios indios  en sus categorías de caciques   ofrecieron a sus hijas nobles 

y bellas para la codicia sexual de los conquistadores o eran también la propia 

iniciativa de los españoles que buscaban la diversión de complacerse con las indias. 



Frecuentemente, estos intercambios sexuales se constituyó “como la natural 

comunicación con las mujeres indias o como practicas allanadas por el derecho de 

conquista” (Presta; 2004: 42). En él se ve implícita la idea  de que  dichos hombres 

se aprovechaban de su poder, riqueza y jerarquía para seducir a mujeres indígenas 

que no se podían defender y eran incapaces de resistir,  a la tentación de conseguir 

algún beneficio material.  

A principio de la colonia las mujeres mestizas y españolas, tenían relaciones 

sexuales antes del matrimonio y  fuera del matrimonio y concebían hijos ilegítimos, 

no solo perdían su reputación y honor personal, es decir si una mujer deseaba 

mantener su reputación publica de virginidad, no debía reconocer o criar 

abiertamente a su descendiente hijo que es  prácticamente hijo ilegitimo. “Los 

habitantes  de las colonias recurrían al embarazo secreto para proteger la reputación 

de una mujer, (…). Los embarazos secretos también podían proteger a los mujeres 

que engendraban hijos fuera del matrimonio” (Twinam; 1989: 140), y antes del 

matrimonio. En mucho de los casos en México y en Perú  colonial, ocultaban al hijo, 

en algunas oportunidades  se contrataba una mujer casada para que le cuide.  

En este sentido la condición de La virginidad de la mujer era honor, en periodo 

colonial. La  intimidad sexual, visto tradicionalmente como reproducción, de placer, 

libre entre dos personas, solía pasar desde temprana edad en los andes sin 

mayores dificultades ni miedo a sociedad, esto sufrió un cambio. Así mismo, las 

autoridades coloniales y eclesiásticos procedieron contra la bigamia y el adulterio, 

después de dictar algunas determinaciones, para  la mujer la ley es la voz de su 

marido y ante todo tiene que obedecer y servir. Con seguridad, confiaban en que la 

asimilación de los principios y el dogma cristiano llevarían, paulatinamente, al 

abandono de la poliginia. Entre las mujeres indígenas se encontraban en los 

principales damnificados, de muchos abusos sexuales, a principio de la colonia.  

La ilegitimidad y bigamia no era extraordinario, hasta el Concilio Trento que culmino 

sus sesiones en 1563, posteriormente la iglesia católica romana fortaleció sus 

valores  de comportamientos sexuales y por el otro lado comportamientos de la 

población. En esta medida o bajo nuevo modelo, en las que las uniones informales 



como el concubinato, el matrimonio clandestino y la bigamia, constituían 

transgresiones visibles a las normas y valores sociales de los españoles.  

En el caso de las hijas mestizas que eran bastarda o hija natural,  se garantizaba 

por el status de su padre, el matrimonio con los primeros encomenderos. Su 

situación fue más difícil a veces se los llamaban hijas naturales, en muchos casos 

disfrazaban como criados de la casa, que convivían, en el hogar conyugal con la 

mujer legitima y sus hijos legítimos.  

Los hijos ilegítimos,  jugaban y eran educados con los descendientes padres 

legítimos españoles, de quienes pertenecían a la misma clase social. Los 

encomenderos  personas nobles que tiene riqueza para ello, les tiene que dar a sus 

hijos, consejo y doctrina, necesariamente tiene que vivir con su padre.  

“Cierto, tienen gran culpa las madres, que de señoras – o por mexor decir necias – 

desdeñan de criar sus hijos, mas ya que esto de las amas no se puede excusar, 

hanse de dar remedios para les sacar la mala leche…” (Matienzo; 1567: 328).  

El reconocimiento y la legitimización de los hijos bastardos, se convirtió en una de 

los problemas centrales, finalmente los españoles abordaron de manera religiosa y 

legalista. La solicitud de legitimización de los hijos ilegítimos, “detallaban las 

favorables relaciones personales de los involucrados o confirmaban su deseo de 

pagar exageradas sumas para lograr la legalización” (Twinam; 1989: 153), de sus 

higos(as), estas solicitudes tenían menos probabilidad que se aprobara en consejo 

de india.  

 “Mucho hace al caso, para la buena crianza de los hijos, especialmente nobles, la 

leche que maman, porque en ella maman las malas costumbre, aunque en esta 

tierra no hay  más que escoxer sino indias o negras, que  por la mayor parte son 

mal acostumbradas” (Ibidem).  

En ciertos casos los empadronados dicen no recordar su origen y que son de padres 

desconocidos, lo que podría mostrar una forma de evasión de sus lugares 



originarios. Cuando se le pregunta no se sabe dónde nació ni sabe dónde se bautizó 

ni saben quiénes fueron sus padres y se le agrega como forastero.  

Hijos ilegítimos de la población indígena en el periodo colonial  

A principio los conquistadores generalmente llegaron solteros y se mezclaron 

libremente, con las mujeres indias, aunque no existió prohibición de venir las 

mujeres de España. El contacto sexual fue ciertamente uno de los espacios para el 

acercamiento de ambas culturas de algún sentido positivo y negativo. Sin embargo, 

una cantidad de los hijos nacidos de amancebamientos y de concubinatos   entre 

españoles e indias, mestizos, en realidad llegaron a construir, una raza separada. 

Los matrimonios mixtos y las uniones irregulares con las mujeres indias que 

produjeron una clase de niños (as) o mestizos, que en su mayoría estaban al 

cuidado de sus madres indias. “Muchos mestizos jamás conocieron a sus padres. 

Solo conocieron a sus madres indígenas, amantes de los españoles” (Fuentes; 

1992: 155).  

Que los hijos  de indias casadas sigan el pueblo de su padre, y los de soltera el de 

la madre, “declaramos que los Indios, hijos de indias casadas, se tengan, y reputen 

por el marido, y no se pueda admitir probanza en contrario, y como  hijos de tal indio, 

hayan de seguir al pueblo del padre, aunque se diga, que son hijos de Españoles, y 

los de Indias solteras sigan el de la madre” ( Bridikhina, 2000: 74).  

Los indios para no ir a la mita, daban en alquiler a sus hijas y mujeres a los españoles 

que eran mineros, soldados, mestizos. La mayoría de mujeres indígenas se 

someten a voluntad de españoles, de esta relación nace un hijo mestizo o ilegítimo, 

que estará menos propenso a los trabajos forzados y a la esclavitud. “Algunos, o 

por su buen natural, o por la doctrina de sus padres, siguen el mejor camino de la 

vida” (Matienzo; 1567: 328).  

En mayor cantidad de estos niños hijos de las indígenas crecieron sin educación ni 

de influencia mayor de la cultura española, y conformaron una clase  de vagabundo 

que inundó “perpetuándose en la misma forma irregular, fue una fuente creciente de 



criminales y prostitutas potenciales que corrompían a los indios, fueron una herida 

abierta para sociedad colonial española” (Haring: 1947: 301). Desde 1550 

aproximadamente las autoridades de México y de Lima, a problemas similares 

proporcionaron un refugio a igual a escuela para los niños(as) mestizos. Se le 

proporcionó porque estos vivían en pésimas condiciones, con malos hábitos de vida.  

Los conquistadores españoles en México buscaban algo preferido para satisfacerse 

de: oro, mujeres, esclavos y de otros. En este andar lo habían tomado muchas 

mujeres e hijas de los caciques, que los habían pedido como merced. “Habia 

muchas mujeres que no se querían ir con sus padres, ni madres, ni maridos, sino 

estarse con los soldados con quienes estaban, (…), y aun algunos de ellas estaban 

y preñadas” (Todorov; 1987: 64).    

“Después de acabadas las guerras e muertes en ellas, todos los hombres (cristianos 

y españoles), quedando comúnmente los mancebos e mujeres y niños, repartieron 

los entre si dando a unos treinta, a otros cuarenta” (Casas; (1552) 1994: 39), esto 

ocurrió según su cargo correspondiente. Las mujeres se quedaban en las estancias 

españolas, que son granjas, los trabajos pesados para los hombres, abecés los 

hombres alejados de sus mujeres que no veían que cosas pasaba con sus mujeres, 

en algunas oportunidades el hombre ya no llegaba (muerte en trabajo o en camino). 

Las mujeres servían como naboría en las estancias españolas, pasaban cosas 

inhumanas, “porque los amos de los (indígenas) les mandaba que solicitasen a los 

estupradores que pecaban con ellas (…), si algunos tenían alguna esclava virgen y 

se le violaba otro” (Ibídem: 141).  

Los hijos de los vecinos de este reino como deben ser educados e instruidos  

Los hijos de los conquistadores y encomenderos de este reino, “sean bien y 

doctrinados, porque vemos que muchos hijos de conquistadores y encomenderos y 

vecinos de este Reyno, o por les faltar sus padres antes de tiempo, o por el descuido 

que han tenido en su crianza, han salido viciosos y no bien doctrinados, y si en ello 

no se diese remedio, podriase fácilmente perder el Reino” (Matienzo; 1567: 327).   



A los españoles les toca buscar la orientación, la educación y adoctrinamiento 

religiosa, a sus hijos, esto es la meta que debe alcanzar como la fuerza de la cultura. 

El mestizo es un individuo muy vicioso y muy dañino para indios, y han dado y dan 

muchos de muy malos ejemplos, por lo tanto, “los padres en particular, los cuales, 

tienen obligaciones a poner mayor deligencia en criar a sus hijos” (Ibídem: 327). 

Según el Roberto Choque, la política educativa colonial para el mundo indígena se 

alcanzó con la evangelización, desde aprendizaje del catecismo, pero no hay que 

olvidar los españoles enseñaban sus malas costumbres ociosidad, y excesos en 

algunas cosas todas estas pervertían a los indígenas.  

Pero al igual entre los españoles, los hijos naturales o adulterados, reconocidos 

constituyeron un lugar común, para ser educados. “Asimismo, don Francisco decía 

que Angelina Cuña, india natural de Copacabana, “está preñada de seis o siete 

meses y el póstumo que tiene es mi hijo” al que reconocía por “bastardo”, 

mandándole otros 500 pesos. Si fuere varón, ordenaba que su hijo don Juan lo 

doctrinara e hiciera buen tratamiento, como a su hermano” (Presta; 2008: 54). “Los 

hixos a criarse en poder de sus madres, las cuales los han criado en vicios y 

pasatiempos, por dos cosas: la una por su natural y tierna inclinación, y la segunda, 

por pensar que en vedándoles algo de lo que quieren, se han de morir, y con ellos 

la renta de los indios que se acaba con su vida” (Matienzo; 1567: 327).  

“Mucho hace al caso, para la buena crianza de los hijos, especialmente nobles, la 

leche que maman, porque en ella maman las malas costumbre, aunque en esta 

tierra no hay más que escoxer sino indias o negras, que por la mayor parte son mal 

acostumbradas”. “Algunos, o por su buen natural, o por la doctrina de sus padres, 

siguen el mexor camino de la vida”.  

CONCLUSIONES  

Con seguridad, confiaban en que la asimilación de los principios y el dogma cristiano 

llevó, paulatinamente, al abandono de la poliginia. La transición del mundo 

 prehispánico al mundo colonial significó una modificación especialmente de la 

posición de la mujer, por otro lado, tuvieron un contacto directo con los 



conquistadores, así se convirtieron en sus amantes esposas mancebas, sirvientas y 

no hay que olvidar prostitutas.   

El hijo bastardo en colonia fue el deshonro, una negativa, al mismo tiempo sigue 

siendo ser humano.  Con esta realidad el concepto o adjetivo “bastardo” ha 

perdurado con fuerza, que se ha convertido en un insulto usual, de mujeres no 

unidas al matrimonio, en la colonia.  

Actualmente en las comunidades aymaras al hijo fuera del matrimonio le dicen 

“jincho q´año”, así lo nombran. Desde el siglo XVI el sexo ya era considerado 

pecado, prohibido de efectuarse fuera del matrimonio, desde entonces se 

menospreciaba a la mujer que lo hacía, peor, si nacía un hijo fuera del matrimonio, 

era considerada una maldición.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



BIBLIOGRAFIA  

Acosta, José de. (2008). historia natural y moral de las indias. editoriales, s.a., 

Consejo Superior de investigaciones científicas. Madrid, España.  

El sacrosanto concilio de Trento. (1564). traducido al español de don Ignacio Lipez 

de Ayala, tercera edición.  

Cillan, Cillan Francisco, Ortega, Julio Esteban y otros. (sin fecha). los Pizarro 

conquistadores y su hacienda. editorial, palacio de los Barrantes Cervantes. http: 

bibliotecavirtualextremena.blogspot.com.es/  

Armaz, Asin Fernando. (2001). religión género y construcción de una sexualidad en 

los andes (siglo XV y XVII). Revista de Indias. volumen lX, número 223.  

Bridikhina, Eugenia. (2000). La mujer en la historia de Bolivia, imágenes y realidades 

de la colonia (antología). editorial, anthropos, primera edición. La Paz- Bolivia.  

Bertonio, P. Ludovico. (1612). Vocabulario de la lengua Aymara, edición, CERES, 

IFRA,MUSEF.  

Choque, Canqui, Roberto. (2013). La educación en la colonia. colección pedagógica 

Plurinacional nº2.  

Casas, de la Bartolomé. (1552). Tratados, editorial, fondo cultural de México.   

Fuentes, Carlos. (1992). El espejo enterrado, editorial, Fondo de Cultura Económico. 

país, México.  

Haring, C.H. (1990). El imperio español en América, editorial, Patria. México.  

Lavrin, Asunción. (1989). sexualidad y matrimonio en la América Hispánica siglos 

XVI – XVIII. editorial, Grijalbo, primera, edición. México.  

Matienzo, Juan de. (1567). gobierno del Perú.  París- Lima.  



Martín. rubio María del Carmen. Francisco Pizarro. el hombre desconocido.  

http://www.chdetrujillo.com.  

Presta, Ana María. (2008). familias iberoamericanas ayer y hoy. editorial, asociación 

latinoamericana de población.  

Todorov, Tzvetan. (2000). la conquista de América, el problema de otro.  

Poma de Ayala, Guamán. (1990) editorial, siglo XXI. edición, undécima. México.  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.chdetrujillo.com/
http://www.chdetrujillo.com/


JÓVENES Y LA REPRODUCCIÓN DE LA MASCULINIDAD  

Edwin Choque Marquez*  

Resumen 

El presente ensayo reflexivo, expone dos ideas principales: la primera es la 

reproducción de la masculinidad hegemónica (heterosexualidad compulsiva, 

sexismo, homofobia y misoginia) como perpetuación del sistema patriarcal; la 

segunda idea que se desarrolla, es en el desafío de la masculinidad de los jóvenes, 

quienes son excluidos por un sistema adulltocentrista y que se encuentran en una 

moratoria social para aprender aquello que es socialmente aceptado. En mensaje 

oculto y como desafío, los jóvenes deben expresar su masculinidad, como el “deber 

ser hombres” partiendo de la construcción social del género y los patrones 

socioculturales establecidos.  

Palabras clave:  Género-cultura- sociedad- patriarcado- masculinidades- hegemonía-

ser hombre- reproducción- juventud- desafíos.   

A manera de introducción: juventud y la oportunidad histórica  

Construir un ensayo reflexivo sobre la masculinidad y el desafío de la juventud en la 

reproducción hegemónica, hace alusión en primer lugar: a una autoreflexión 

personal que con mirada al pasado se pueden expresar y revivir vivencias que giran 

entre el poder y el dolor de la reproducción de la masculinidad hegemónica, en 

especial en las prácticas juveniles y en la etapa de colegio. La unidad educativa se 

configura acertadamente como refiere Jose  

Coarite (2008) como un espacio de formación, legitimación y consolidación del “ser 

hombre” y de alcanzar el modelo masculino hegemónico.  

También se configura como un espacio de la producción y el desafío frente a 

uno mismo y a sus pares de alcanzar y obtener un estatus, el estatus masculino, 

una distinción que se asemeje al “ser adulto” donde se gozan de privilegios que el 



sistema patriarcal otorga a través de los mandatos sociales en cuanto a la 

superioridad de hombres y la subalternización de mujeres en relación del poder.  

Lo anteriormente señalado no implica que como jóvenes hombres no tengan 

privilegios, pero una categoría de análisis en el género y el patriarcado es la variable 

generacional, que reconoce al adultocentrismo como una fuente principal que 

también genera relaciones jerárquicas de dominación y desigualdad entre los 

mismos hombres, no es lo mismo ser hombre adulto que hombre joven. Los niveles 

de ejercicio del poder son diferentes.  

Por ello, el aprendizaje de la masculinidad hegemónica y los atributos 

designados por el sistema patriarcal se van tejiendo desde la niñez, a partir de la 

diferencia sexual biológica. Nacer, crecer y formarse en este sistema nos hace 

concebir de una manera invisible las diferencias y desigualdades de género. Este 

sistema perpetúa y reproduce los mandatos sociales, naturalizando las relaciones 

jerárquicas de poder existentes entre hombres y mujeres.  

En el orden adultocentrista, hacer mención a la juventud es estigmatizarla y 

ligarla a la inmadurez social, bajo las consignas: “eres joven, tienes que aprender”, 

“son jóvenes, no tienen experiencia”, “aun te falta por vivir”, “cuando seas de mi 

edad, me vas a entender”, “eres joven todavía”. Estas y otras frases se manifiestan 

en la cotidianeidad, les quitan el valor de ser considerados sujetos de derechos y 

plasman la desigualdad y la exclusión de la juventud, considerándolos en la visión 

adulta que deben formarse para el futuro en un transición perversa que hace entre 

sus subjetividades y sus prácticas los aprendizajes y demostraciones para la 

reproducción de la masculinidad hegemónica en el caso de los hombres jóvenes.  

 De manera contraria al adultocentrismo vigente como bien afirma Mario 

Margulis, la juventud es más que una palabra, que emerge con valores de cambio y 

transformación social, económica, cultural y política, que han manifestado discursos 

contraculturales desde los años 60s, 70s y 80s adheridos a símbolos contrarios al 

orden social establecido. Es por eso que la juventud se configura como un actor 



histórico en la sociedad y actualmente representa la oportunidad histórica para el 

cambio.  

Sin duda, la contemporaneidad tiene rostro joven, el mundo tiene la 

oportunidad histórica: 1.800 millones de adolescentes y jóvenes lo afirma el Informe 

de Población Mundial del 2014 (UNFPA), la juventud hereda la realidad y los 

grandes problemas y desafíos para el presente (la desigualdad de género, cambio 

climático y recursos energéticos entre los principales). Es así, que la preocupación 

y la ampliación de la desigualdad existente, se ha presentado como un punto en la 

agenda 2030 (Objetivos de Desarrollo Sostenible) colocando a la igualdad en centro 

del y para el desarrollo y donde los y las jóvenes con presencia mundial, juegan el 

papel fundamental de agentes de cambio o sujetos estratégicos para el desarrollo.  

Frente a la premisa equivocada de que los y las jóvenes se encuentran 

enajenados(as) de la realidad social y sus principales desafíos, la juventud es 

propositiva, contestataria y rebelde. Inmersos por su identidad generacional en el 

mundo postmoderno se construyen constantemente y visibilizan las imposiciones 

sociales y culturales. En apoyo  a la transformación social cultural y política se hacen 

visibles en el escenario social movilizaciones feministas en debate y enfrentamiento 

al sistema patriarcal, dentro de ellos mujeres jóvenes que cuestionan el poder de 

dominación, subalternización y opresión  que han creado solo exclusión y 

desigualdad. Las movilizaciones hablan de la despatriarcalización, “…el termino 

despatriarcalización nos invita a desandar o a recuperar todo un proceso de 

aprendizaje histórico…” (Uriona, 2015:11).  

Sostenidos en Jimmy Tellería, “si la masculinidad hegemónica es un proceso 

aprendido, también se puede desaprender”. La problemática de la desigualdad y del 

poder de dominación convoca a trabajar con hombres jóvenes en desaprender y 

reconocer las causas y consecuencias del modelo masculino hegemónico, 

considerando a la juventud como aliados y actores políticos en la construcción para 

la igualdad y la inclusión, eliminación de la violencia hacia la mujer y el machismo 

que son expresiones que más daño crean y reproducen en el género.     



El mandato hegemónico de la masculinidad  

Se señala que es a partir de la vida cotidiana donde se manifiestan distintas formas 

de  ser, hacer y estar en la sociedad, en el cual cada hombre en interacción, relación 

e interrelación dialéctica se construye; a este hecho se añaden los estereotipos, 

creencias que se deben adoptar: modelos o patrones socioculturales del “deber ser” 

hombre, sus roles y sus pautas determinadas. Este modelo predominante transfiere 

que el hombre sea procreador, protector y autosuficiente que va en su desarrollo 

humano y en línea perversa con  “Deber, pruebas, demostraciones, son palabras 

que nos confirman la existencia de una verdadera carrera para hacerse hombre. La 

virilidad no se otorga, se construye, digamos, “se fabrica”. (Badinter citado por 

Campos, 2007).    

En un colegio de puros varones es distinto, hablan de sus chicas, de las 

fiestas y de tener relaciones, a forma de broma eres casto, eres virgo te 

dicen o traen revistas y casinos de pornografía que obligan a ver a 

quienes no quieren (…) son muy molestosos con los callados o con los 

nuevos en el curso hasta el extremo…(Joven estudiante Colegio Antonio 

Díaz Villamil).  

El reconocimiento en el curso es importante para la inclusión y para no ser 

diferente o ser considerado extraño o sujeto de sospecha. Por lo tanto a veces 

mediante la socialización, entendido como un complejo proceso de factores 

multicausales que “…superponen y moldean nuestras historias personales y 

colectivas. (…) las personas adquirimos habilidades y aprendemos prohibiciones 

que tienen que ver con la conformación de nuestra identidad (…) determinantes de 

lo que somos o lo que hacemos. Por medio de estos procesos socializantes, 

interiorizamos también el género (…) (Batres,  

1999:7)  

De una manera crítica Álvaro Campos, hace mención que no se han enseñado 

alternativas de pensar y ser diferentes, por lo que se exige el camino de repensar 



las diferencias construidas en relación al sexo, género y sexualidad, los cuales están 

íntimamente relacionados. Las diferencias entre hombre y mujer se encuentran 

basadas en el sexo, como diferencia biológica e hilo divisor a través del cual se tejen 

las desigualdades históricas y comportamientos constantes en la socialización con 

el mundo social.    

La masculinidad hegemónica, en el paraguas del sistema patriarcal legitima la 

desigualdad y dominación de hombres expresada en machismo o micromachismos 

invisibles, legitimados y encubiertos (Bonino, 2008) hacia las mujeres con la 

finalidad de control y ejercicio del poder. Atribuidas a los roles que demarcan “(…) 

prescripciones, normas y expectativas de comportamiento de lo femenino y de lo 

masculino: lo que realizo y cómo describo y hasta defino mi ser persona.” (Instituto 

Jalisciencie de Mujeres, 2008:27). Estos factores señalados anteriormente, actúan 

como un legado sociocultural heredado y recibido de una generación a otra.  

Por ello, “Desde niño, el hombre tiene que mostrarse fuerte, seguro de sí 

mismo, competitivo, ganador. Como puede verse, el hombre demuestra su hombría 

a través de rasgos exteriores: debe HACER cosas, debe MOSTRAR logros, debe 

ACTUAR de determinada manera, debe CONTROLAR a las demás personas.” 

(Campos, 23:2007)  

A esto, el investigador Pollack (citado por Campos, 2007) añade que los 

hombres aprenden el código masculino “(…) que significa: “Todo está bien”. 

Escondemos nuestros sentimientos y necesidades más profundas tras una 

máscara. Esta MÁSCARA DE LA MASCULINIDAD nos hace creer que: “Yo puedo 

manejarlo todo, soy invencible”. (Campos, 2007:23)  

Lo interesante es que a partir de ello, la masculinidad con el patriarcado se 

configura de manera hegemónica según Jimmy Telleria en cuatro pilares 

fundamentales: la heterosexualidad compulsiva, el sexismo, la homofobia y la 

misoginia. Por ello, cada hombre joven expresa el machismo de mayor o menor 

medida, donde el poder que se ejerce es el material principal de la masculinidad 

hegemónica.  



Desde que nací supe o vi que la mujer tiene una posición menos que el 

varón, porque el hombre tiene una posición superior, jefe de hogar, es 

pues, le sirven primero la comida y tiene peso en lo que dice, los mayores 

tienen más valor, porque ¡cómo son mayores!. Y eso es experiencia y 

respeto (…) cuando se enojan son bruscos también se pelean no miden 

consecuencias y son los que mandan a sus esposas y sus hijas, parece 

que no les valorizan, lo que se los lavan la ropa, se los cocinan…(Joven 

estudiante, Colegio ADV)  

Esta masculinidad hegemónica, según Lucila Trufo y Hugo Huberman  

(2012), se expresan fundamentalmente en los mitos o “estereotipos de género” 

(ideas simplificadas, descripciones parciales y distorsionadas sobre las 

características de los hombres y las mujeres). Formas enseñadas y aprendidas que 

limitan e imponen modelos a seguir, que reproducen inequidades, situaciones 

desiguales, que transforman a los roles atribuidos en moldes rígidos que impiden la 

igualdad de oportunidades entre los géneros.  

Los estereotipos de género asignan roles y delimitan territorios, que 

refuerzan el ámbito público como masculino y el privado como femenino. 

Todo lo que ocurre y se desarrolla fuera del hogar, reconocido, de interés 

general, que otorga prestigio, éxito y lugar donde se distribuye el poder, 

que tiene importancia productiva será el ámbito de la masculinidad, donde 

los hombres deben ser responsables, productivos, asumir riesgos, 

conquistadores, competir, demostrar autoridad y en algunos casos ser 

“agresivos”. (Trufo y Huberman, 2012:16)  

Jóvenes estudiantes en el desafío de la masculinidad  

Lo anteriormente descrito otorga un panorama importante de 

contextualización, iniciando por la premisa de que los jóvenes no son adultos, son 

excluidos, pero se les enmarca en la moratoria social, que es el tiempo para 

aprender y formarse para su ingreso a la vida adulta. Para tal fin, la sociedad y 



principalmente la familia otorgan: la libertad, la relativa autonomía y el tiempo libre 

para prepararse para la vida adulta, pero de fondo se promueve el definirse y el 

consolidarse como hombre y la reproducción de la masculinidad hegemónica.  

Es así, que desde este adultocentrismo se marca la línea de paso para los 

jóvenes, porque la sociedad adulta coloca el “debe ser” para poder “ser parte de” la 

sociedad, relacionado con los roles y las conductas de la “masculinidad 

hegemónica”. “Se otorga un lugar a los hombres y a las mujeres en la familia, en la 

sociedad, en el mundo de la economía y de la política, legitimando y naturalizando 

la desigualdad en la distribución de los espacios de decisión y el acceso a los bienes 

materiales y simbólicos, de los que generalmente se benefician a los hombres.” 

(Trufo y Huberman, 2012:12)  

El desafío y la consolidación de la masculinidad en la juventud, se expresa en 

la cotidianeidad junto a sus grupos de pares como un espacio de legitimación: 

resaltar, demostrar que tienen varias enamoradas, que han iniciado su vida sexual, 

tener dinero, ser valientes e intrépidos son entre algunas la consolidación de su ser 

hombre y constatación social frente a su grupo de pares.  “Durante la juventud, la 

mirada del grupo de pares condiciona en gran medida el accionar de cada joven. 

Muchas veces sienten la exigencia de ser líderes en sus grupos o llamar la atención 

del resto con distintas actitudes; ser quienes tienen más llegada con las mujeres, 

ser los más  

“cancheros”, tomar alcohol si el resto lo hace. Hacer todo lo que sea necesario para 

“encajar” en el grupo.” (Trufo y Huberman, 2012:13)  

El Flavio, hablaba todo el tiempo de su chica y del sexo que tenía, 

escribía en todo lado el nombre de Erika, con tinta de bolígrafo en su 

banco, en la pared y en la camisa blanca del Álvaro, él no decía nada le 

sacaban la chompa y se jugaba con él. El Álvaro hacia todo lo que él le 

decía. (…) otro grupo tenía auto, que tenía el pomitas ahí les llevaba, 

todo su grupo con chicas por la calle y tomaban también, hasta un día 

bromearon o no sé si dijeron de verdad que por la calle se lo llevaron a 



una chica a su casa del pomita, como él vivía solo entre todo su grupo 

se la llevaron. (Joven estudiante, Colegio ADV).    

Parafraseando a Trufo y Huberman, el hombre debe demostrar su hombría a 

través de rasgos exteriores, a través de sus cicatrices, de sus ritos de iniciación: 

debe hacer cosas, debe mostrar logros, debe actuar de determinada manera. La 

cultura marca o define modos de iniciación a los jóvenes (primeras conquistas 

sexuales, la autonomía por el primer trabajo, fuerza física o valentía con peleas e 

incluso emborracharse entre amigos. Esto marcaria momentos importantes en la 

vida de los jóvenes hombres, quienes se construyen en todo lo contrario que es lo 

femenino.  

Cuando quieren pelear, la cita es en el callejón detrás del colegio, ahí 

hay que ir porque no están ni el regente ni profesores, ahí te puedes 

“quequear” sin problema, el pomitas piñaco era, usaba hasta botas con 

punta para pelear y patear, al del “A” lo ha tumbado y después lo ha 

pateado ahí fuerte. (…) Ni se ¿porque se habrán peleado?. Una vez el 

Carrillo de loco igual ha dicho ¿te puedo pegar? Le ha dicho al Machaca 

y el ¿si puedes? le ha dicho y un de repente ha salido y le ha dado un 

puñete. Se armó la pelea, parador y sin razón en el suelo lo ha dejado al 

Machaca y de ahí le ha pateado en la cara sin miedo…(Joven estudiante, 

Colegio ADV).  

¿Recomendaciones finales? o ¿asuntos pendientes?  

Sin lugar a dudas, la deconstrucción de las masculinidades y la eliminación del 

sistema patriarcal y la desigualdad de género es un tema pendiente y de estrategias 

a implementar en los Estados. No solamente consiste en la realización de leyes o 

nomas, aunque estas si se consideran un avance, requieren de la designación de 

recursos para llevar adelante políticas, programas y proyectos de inclusión, igualdad 

y equidad de género.  



Los enfoques de género, derechos humanos e inclusión deben estar inmersos 

en el conjunto de acciones estatales, por su transversalidad y su valor para el 

desarrollo social y cultural. En el ámbito de género, por el ensayo presentado se 

hace visible el enfoque de masculinidades y trabajar con hombres y con la figura 

social de jóvenes, pues son un punto clave y desafío para desaprender la 

masculinidad hegemónica. Las estrategias principales deben incidir en espacios de 

la vida cotidiana, fundamentalmente en la familia y la trasmisión de valores sociales 

instituidos e interiorizados desde la infancia.  

Asumir estos desafíos, implican llevar adelante el discurso de 

despatriarcalización en la vida diaria de las personas, de las familias y de la sociedad 

en su conjunto. Al mismo tiempo se debe trabajar con cambios en las principales 

instituciones de reproducción de desigualdad, parafraseando a Álvarez y Ramos 

(2012), que la escuela es una de las instituciones ideológicas que en su rol 

normativo, ha sido a lo largo de la historia el reflejo de la sociedad en  torno a la 

inequidad de género, de forma implícita o explícita en todos sus niveles favoreció la 

desigualdad y reproduce estereotipos, creencias y mitos sustentadas en la sociedad 

patriarcal.  

  

  

  

 

 

 



Bibliografía  

Batres, G. (1999). El lado oculto de la masculinidad. Tratamiento para ofensores. 

San José. Costa Rica: Embajada Real de los Países Bajos en Guatemala.  

Bourdieu, Pierre. (2005). Capital cultural, escuela y espacio social. 1ra Edición.  

Buenos Aires: Siglo XXI Argentina editores.  

Campos, Álvaro.  (2007). Así aprendimos a ser hombres. Serie: Pautas para 

facilitadores  de talleres de masculinidad en América Central. Vólumen 1. San 

José. Costa Rica: Oficina de Asesoría y Seguimiento en Proyectos OSA.  

Centro de Investigación Social Tecnología Apropiada y Capacitación. (2009). 

Exploraciones cualitativas en masculinidades. Serie Aportes Innovadores en 

masculinidades. La Paz. Bolivia: CISTAC.    

Centro de Investigación Social Tecnología Apropiada y Capacitación. (2015). 

Reflexiones en torno al poder: Aportes desde el feminismo y trabajo en 

masculinidades. La Paz. Bolivia: CISTAC. Conexión de Fondo de 

Emancipación.    

Instituto Jalisciencie de las Mujeres, Mujeres y hombres ¿Qué tan diferentes somos? 

Manual de sensibilización en perspectiva de género, 3ra edición, México, 2008.  

Lagarde, Marcela. (2005). Los cautiverios de las mujeres: madresposas, monjas, 

putas, presas y locas. 4ta Edición. México: UNAM.  

Trufó, Lucila. Huberman,  Hugo. (2012). Modelo para armar. Nuevos desafíos de las 

masculinidades juveniles. Buenos Aires: Trama. Lazos para el Desarrollo.  

  

  

  



RESEÑAS  

Luis Tapia. El momento constitutivo del Estado Moderno Capitalista en Bolivia, 

CIDES-UMSA-Autodeterminación, La Paz 2016  

En una publicación en homenaje a los 30 años del Centro de Investigación y 

Desarrollo Estratégico (CIDES) instancia de formación posgradual de la UMSA, me 

encontré con el trabajo de Luis Tapia, un reconocido politólogo boliviano, pues 

varios de sus trabajos sobre los movimientos sociales y sobre los procesos políticos 

bolivianos han sido importantes, varios de ellos fueron producto de intensos debates 

e intercambios siendo parte del grupo Autodeterminación, que devino en grupo 

Comuna.   

De principio debemos decir que este libro es muy equilibrado en el desarrollo de su 

temática, estudia el proceso histórico liberal de 1900-1952, reflexionando sobre la 

formación del Estado moderno capitalista en Bolivia, para ello conceptualmente 

considera hacer una mirada marxiana, no del militante marxista, sino del teórico que 

hace uso de su teoría con fines utilitarios, y desde una visión zavaletiana 5 , 

desarrollando algunos de sus conceptos clave, como: momento constitutivo, 

abigarramiento social, centralidad, formación social y otros que le sirven como 

herramientas teóricas para interpretar el proceso mencionado.  

El texto tiene siete partes, un prólogo escrito por Cecilia Salazar, directora de 

CIDES, consideraciones teóricas, Bolivia como formación social tributaria, 

estructura económica y poder político, crisis del Estado y constitución de sujetos 

políticos, el momento constitutivo del estado capitalista, bibliografía utilizada. Tapia, 

como anuncia en la primera parte, plantea un texto de reflexión, no de análisis 

histórico, tomando como eje de su reflexión los planteamientos de René Zavaleta 

mercado, del Estado Liberal al Estado del 52 y al Estado plurinacional, en general 

 
5 Se hace referencia a la obra de René Zavaleta Mercado  



nos presenta en base a bibliografía conocida, algunos elementos para entender al 

estado tributario boliviano.  

La conformación colonial, con diferencias de castas y clases, pese a la 

independencia siguió llevando adelante la rémora de feudalismo, hasta el 9 de abril 

de 1952, que con la revolución nacionalista y luego con la reforma agraria del 2 de 

agosto de 1953, dio algunos rasgos de cambio.  

Tapia en su análisis aplica categorías marxistas, alejándose de la ortodoxia 

Stalinista o Trotskista, que suele recitar recetas de Nikitin y de Afanasiev, además, 

trabaja conceptualmente con categorías de Zavaleta, pero me parece algo 

novedoso, que amplíe las explicaciones sobre estos conceptos muy poco 

explicados por el maestro de la sociología boliviana, que muchos citan y recitan, sin 

lograr tener vuelo propio, se nota en Tapia, una lectura dedicada de Zavaleta y del 

marxismo, lo que le permite profundizar en el análisis, sin repetir lugares comunes, 

de discípulos, que muchas veces creen que citando una frase del grande, también 

los hace grandes. Tapia supera con creces este defecto de nuestros cientistas 

sociales, animistas y adoradores, y lo hace con solvencia, un análisis marxciano del 

proceso de modernización en Bolivia.  

Me hubiese gustado, como lector, encontrar algunas ideas sobre el debate sobre la 

acumulación  originaria de capital en Bolivia, realizado ya en la década de los 70s,  

realizada por Gustavo Rodríguez, Silvia Rivera y Juan Pablo Bacherer, que en los 

años 78 tuvieron un interesante debate teórico, no lo hace, seguramente considera 

que no era necesario, pero nosotros pensamos que sí, no se puede hablar de 

acumulación de capital en Bolivia, sin reflexionar si la acumulación originaria de 

capital es de origen externo o interno, inyección del capital transnacional o hay 

vínculo con la economía agraria del siglo XIX articulada con capitales comerciales 

o mineros, debate que si realizan, los autores citados.  

No habla con propiedad de la contribución indígena, de la exvinculación de tierras, 

del catastro y de la prestación vial, lo que desdibuja su interpretación sobre Bolivia, 

como un Estado tributario, cita elementos del siglo XIX, como si valdrían para el XX, 



ejemplo, de 1825 a los años 1870, la contribución indígena era casi el 50% del PIB, 

como los demuestra Antonio Mitre(), Gustavo Prado(),  

Erick Langer(), Tristan Platt (). Conocemos que  desde 1872 adelante, la minería de 

la plata, configura una nueva situación en la economía del país, la contribución 

indígena se extingue lentamente, la moneda feble es eliminada y el monopolio de 

las pasta y piñas de plata como política estatal, llega a su fin, abriéndose una 

economía libre a la demanda y oferta, esto sumado al impulso de la venta de tierras 

comunales con creación de un mercado de tierras, después de la guerra del pacífico, 

configuran una economía de libre mercado que luego sirve de plataforma para el 

relanzamiento de la exportación de estaño, ante la crisis de la economía argentífera.   

Me hubiese interesado que se tome en cuenta a autores como Mitre, Contreras, 

Rodríguez , Pacheco y otros del área de historia económica o de la economía que 

contribuyeron al esclarecimiento de estos temas, pero se nota que no le interesa, y 

trabaja con autores más convencionales a sus objetivos hipotéticos, de mostrar que 

evidentemente se había construido en Bolivia un capitalismo Tributario, pero bueno, 

aún está en el tintero del debate, hay varias preguntas que nos genera la lectura de 

este trabajo, que recomendamos a nuestros lectores.  

Ramiro Fernández Quisbert  

Historiador  

  

  

  

  

  

  



  

  

  

  


